Le Royaume de Dieu : 1l’oeuvre
de Dieu en nous

https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-rovaume-de-dieu-loeuvre
-de

Qu’est-ce que le Royaume de Dieu ? Cette expression, qui peut
paraitre mystérieuse, est trés présente dans les Evangiles.
C’est méme un des sujets de prédilection de Jésus.

En général, Jésus en parle de facon imagée, a 1l’aide de
paraboles et de métaphores. Mais ce n’est pas pour évoquer une
sorte d’'utopie, un réve d’or a venir, un paradis qui
émergerait a la fin des temps. Il en parle comme d’une réalité
qui est déja la, toute proche de nous.

En fait, ce n’est pas tres compliqué : le Royaume de Dieu,
c'est la ou Dieu regne. Autrement dit, concrétement pour nous,
parler du Royaume de Dieu, c’est parler de l'cuvre de Dieu
dans notre vie.

Dans ces deux images tirées de la nature, il y a au moins deux
aspects du Royaume de Dieu qui sont révélés : il grandit de
facon mystérieuse et étonnante, et il commence toujours tout
petit.

Il grandit de facon mystérieuse

C’'est en particulier la premiere métaphore qui le dit. L’homme
seme des graines dans son champ.. et ensuite il dort. Et tout
le processus de croissance se déroule sans son intervention.
I1 ne s’en soucie méme pas. Les graines poussent, mais 1’homme
ne sait pas comment ! Et finalement arrive le moment de la
récolte.

Le mystere, dans la deuxieme métaphore, est principalement
dans le contraste entre la toute petite graine et le véritable


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/21/le-royaume-de-dieu-loeuvre-de-dieu-en-nous/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/21/le-royaume-de-dieu-loeuvre-de-dieu-en-nous/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-royaume-de-dieu-loeuvre-de
https://soundcloud.com/eel-toulouse/le-royaume-de-dieu-loeuvre-de

arbre a la fin du processus.

Qui peut comprendre, expliquer, l’oeuvre de Dieu dans une
vie ? Personne.. On ne peut que constater qu’une graine a été
semée et qu’'elle finit par pousser. Pas au méme rythme pour
tout le monde, pas forcément avec les mémes fruits.. Mais elle
pousse. C’est l'euvre de Dieu.

La question est : sommes-nous préts a nous ouvrir a l’euvre de
Dieu en nous ? Il n'est pas question ici d’embrigadement dans
une religion, de contraintes dans telle ou telle pratique,
telle ou telle croyance... Il est question de relation avec
Dieu. Il est question d’un Dieu vivant qui se propose de faire
éclore dans nos vies le fruit de son cuvre.

Et si le Royaume de Dieu grandit de facon mystérieuse et
inattendue dans nos vies, c’est bien parce que Dieu ne veut
pas nous formater tous sur le méme modele mais cheminer avec
nous, tels que nous sommes, de facon personnelle.

Il commence tout petit

Cet autre aspect, bien que présent dans la premiere métaphore,
est surtout souligné dans la seconde. Une graine de moutarde,
c’est vraiment tout petit. Et la plante issue de cette graine
est un véritable arbuste. A tel point que les oiseaux peuvent
s’y abriter pour faire leur nid.

Si le Royaume de Dieu commence tout petit et peut finalement
se révéler tres grand, alors nous ne devons pas négliger les
petits commencements. Ils peuvent étre promesses de beaux et
grands fruits. L’oeuvre de Dieu dans nos vies est faite de
petits commencements.

Le Royaume de Dieu commence tout petit. Peut-étre par une
priere maladroite adressée a Dieu, peut-étre par une lecture
laborieuse de la Bible, peut-étre par une entrée hésitante
dans une église.. Ne négligeons pas ces petits commencements.
Ils sont comme ces toutes petites graines de moutarde qui, un



jour, donneront peut-étre une grande et belle plante.

Ces petites décisions que 1’on peut prendre tout au long de
notre cheminement spirituel ont de l’importance aux yeux de
Dieu. Il les honore.

Le baptéme aussi, c’est un petit commencement. Juste un
commencement, pas un aboutissement. Mais un petit commencement
qui est important dans un cheminement spirituel. Parce qu’il
pose un signe de la présence, dans votre vie, du Royaume de
Dieu.

A 1’'image de son Roi

En réalité, le Royaume de Dieu est a 1’'image de son Roi
Jésus-Christ.

Lui-méme a commencé tout petit, humblement né dans une étable,
au sein d’une famille modeste. Il a grandi et est apparu
finalement comme un arbre extraordinaire a 1l'ombre duquel se
reposer. Car de la petite graine de 1’enfant de Bethléem,
c'est le Fils de Dieu devenu homme qui s’est manifesté au
monde. Plus grand encore que ce qu’on pouvait imaginer : il
est mort et ressuscité !

Voila qui est, encore, mystérieux. Mais qui est aussi une
formidable promesse si nous nous ouvrons a l’'oeuvre de Dieu
aujourd’hui. C’est le Christ vivant qui sera a 1l'oeuvre en
nous, par son Esprit.

Conclusion

Alors qu’est-ce que le Royaume de Dieu ? Chacun de vous peut
donner une réponse personnelle a cette question. Car le
Royaume de Dieu, c’est son euvre dans votre vie.

Cette ®uvre, peut-étre n’en est-elle encore pour vous qu’au
stade d’'une graine semée. Peut-étre quelques pousses ou
quelques fruits se manifestent déja. Ou peut-étre étes-vous un
bel arbre portant de beaux fruits. Quoi qu’il en soit, c’est



1l'oeuvre de Dieu en vous. C’est son Royaume qui se manifeste
déja. A nous de le vivre !

Retroussons-nous les
manches !

https://soundcloud.com/eel-toulouse/retroussons-nous-les-manch
es

Les premieres paroles de ce texte sont dures pour les
chrétiens de Corinthe, que Paul appelle des chrétiens faibles,
des bébés dans la foi, a qui il n’a pas pu parler comme a des
chrétiens matures. La preuve de cette immaturité se trouve
dans les jalousies et les disputes qui caractérisent leur vie
d’Eglise. J’ai peur qu’aujourd’hui encore, 1’apédtre
considérerait pas mal d’Eglises comme immatures sur ce plan..

Ceci dit, ce qu’il dit ensuite de 1’Eglise, bien que partant
de son cas personnel et de la situation propre de 1’Eglise de
Corinthe, dit bien quelque chose d’universel a propos de
L'Eglise, et méme des Eglises en général. I1 le développe a
partir de deux images qui se télescopent : 1’Eglise est le
champ et 1la maison de Dieu.

C’est Son champ et Sa maison !

L’Eglise, c’est le champ de Dieu. C’est lui le propriétaire du
champ. Personne d’autre ne peut s’en prétendre propriétaire !
C'est Sa maison, celle ou il se manifeste mais surtout celle
qui lui appartient. On ne parle pas bien-sir des quatre murs
d’une Eglise mais de la communauté. En allant dans une Eglise,
dans une communauté chrétienne, on vient chez Lui.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/07/retroussons-nous-les-manches/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/07/retroussons-nous-les-manches/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/retroussons-nous-les-manches
https://soundcloud.com/eel-toulouse/retroussons-nous-les-manches

L’Eglise est le champ de Dieu, Sa maison. Et pourtant, si
souvent elle est le lieu de jeux de pouvoir. Malheureusement..
C'était flagrants a Corinthe mais c’'est loin d’étre un cas
isolé ! Il y a toujours le danger de s'approprier « son »
Eglise, en particulier pour le pasteur, le conseil ou les
membres fondateurs.. Mais dans une Eglise, on n’y travaille pas
pour nous-mémes, mais pour Dieu. C’est son Eglise, pas la
notre.. C'est ce qui fait de cette maison un temple de Dieu
(cf. v.16).

Evidemment, dire de 1’Eglise qu’elle est le temple de Dieu ne
doit pas nous conduire & idéaliser les Eglises. Loin de la. Si
L’Eglise est le projet de Dieu, elle est aussi, par nature,
humaine. Elle est donc imparfaite. Mais parce qu’'elle est le
projet de Dieu, il y a une lourde responsabilité pour celui
qui détruit 1’'Eglise, qui y est source de division. Paul le
rappelle ici : celui qui agit ainsi détruit le temple de Dieu.

Au contraire, les deux images utilisées par Paul permettent de
souligner que nous avons une responsabilité dans 1la
construction de 1’Eglise. Car si elle est le champ de Dieu, il
n'y poussera rien si on y seme rien. Et si elle est la maison
de Dieu, elle en restera a ses fondations, certes solides,
mais sans mur si nous n’'y construisons rien dessus.

Planter, arroser.. et laisser croitre.

De son expérience, Paul tire une lecon générale. Il a planté,
Apollos a arrosé, et c’est Dieu qui fait croitre. Planter,
c’est ensemencer le champ avec 1’Evangile. C’était le travail
d’apdtre de Paul, fondateur d’Eglises dans tout 1’empire
romain. Arroser, c’'était le travail d’'enseignant d’Apollos,
pour édifier et affermir les chrétiens. Mais dans tous les
cas, c’'est Dieu qui fait croitre. C’est lui qui rend efficace
le témoignage de Paul et 1’enseignement d’Apollos. C’est son
cuvre dans les cerurs qui est décisive.

Retenons de cette double responsabilité de planter et arroser,



la nécessité d’une complémentarité. Une Eglise n’est jamais
1l'oeuvre d’un seul homme, elle est le projet de Dieu vécu
communautairement, dans la complémentarité des dons et des
ministeres. Retenons aussi que pour le développement d’une
Eglise, il y a une question de timing, d’action adaptée au
besoin du moment. Il ne sert a rien d’arroser si on n'a pas
planté avant !

Il s’agit donc pour nous de planter, d’arroser.. et de laisser
croitre. Laisser Dieu agir. Le probléeme arrive quand les
chrétiens débordent leur responsabilité, en cherchant a faire
croitre eux-méme 1’'Eglise ! En appliquant simplement des
méthodes ou en utilisant des techniques. L’Eglise devient
alors une entreprise a faire prospérer.. mais elle n’est plus
le champ de Dieu.

Laisser croitre n’est pas si facile que ca. Parce que le champ
de Dieu ne pousse pas toujours comme on s’y attend ! Laisser
croitre, c’'est se laisser surprendre par Dieu et accueillir le
fruit qu’il fait pousser, pas forcément celui qu’on voudrait
voir apparaitre. Parfois dans le champ de 1’Eglise on peut
couper ce qu’'on pense étre de mauvaises herbes et on se prive
alors de fruits surprenants ! Ces « mauvaises herbes » sont
peut-étre des projets inattendus ou des personnalités
atypiques, et on leur coupe l'herbe sous les pieds, parce
qu’'on n’'a jamais fait ca !

Il yv a des sécateurs trés efficaces dans le champ de 1’Eglise,
qui coupent tres facilement des projets ou des personnes qui
auraient pourtant pu donner de bons fruits. Ces sécateurs
gu’on appelle « traditions », « structures », « culture » ou
méme parfois avec des noms plus longs du genre « on-ne-peut-
pas-faire-ca-dans-une-église » ou « un-bon-chrétien-ne peut-
pas », voire méme « Dieu-m’a-dit-que » ou « la-Bible-dit-
que » !

Pour qu’une Eglise se développe, on a sans doute plus besoin
d’arrosoirs que de sécateurs. Des arrosoirs qui édifient, qui



encouragent, qui prient, qui soutiennent, qui font confiance.
Et moins de sécateurs qui découragent, qui refusent, qui
interdisent, qui se méfient..

Construire sur les fondations avec ses propres matériaux

L’Eglise, c’est aussi la maison de Dieu. Mais si on y regarde
de plus pres, on se rend compte que dans la métaphore
développée par Paul, il s’agit plus d’une maison en
construction que d'un édifice déja bati. Dieu est le
propriétaire du chantier. Les fondations ont déja été posées,
il s’agit maintenant de construire sur elles.

Les fondations, c’est Jésus-Christ. Et Paul précise bien qu’on
ne doit pas en chercher d’autre. Jésus-Christ est le seul
fondement de 1’Eglise. On pense ici bien-sir en premier lieu a
son euvre accomplie pour nous. L’Eglise se fonde sur la mort
et la résurrection de Jésus-Christ, sans lesquelles il n'y
aurait pas d’Eglise.

Mais il faut aller plus loin. Avoir Jésus-Christ comme
fondations sur lesquelles construire, c’'est affirmer le lien
vital et indispensable avec le Christ vivant, aujourd’hui. Une
Eglise, pour se construire, doit entretenir le lien d’intimité
avec le Christ. Et le faire de facon communautaire : vivre
ensemble la relation avec le Christ vivant.

L’Eglise, toute Eglise, est donc en chantier. Elle se
construit. On ne touche pas aux fondations ! Mais on peut
ajouter de nouveaux étages, on peut aussi abattre des
cloisons, on peut percer des portes et des fenétres, on peut
aménager 1l'intérieur.. C’est cela une Eglise vivante. Une
Eglise qui ne se fige pas dans un projet mais qui évolue, qui
retravaille ses plans.

Et 1’Eglise se construit. Chacun y participe, avec ses propres
matériaux : « On peut construire sur ces fondations avec de
l'or, de 1’argent, des pierres précieuses, du bois, du foin ou
de la paille » (v.12) Il y a bien ici le reflet de 1la



diversité qui fait la particularité de 1’Eglise : chacun peut
apporter sa pierre a 1'édifice. Certes, les matériaux évoqués
par Paul sont plus ou moins nobles, et plus ou moins
résistants au feu, solides ou fragiles. L'Eglise, toute
Eglise, est faite aussi de ces failles, de ces fragilités.
L’important, c’est de construire ensemble !

D'autant que 1'épreuve du feu dont parle Paul, au moment du
bilan, ne détruira pas forcément les cuvres qu’on imagine. La
vraie valeur de l’apport des uns et des autres ne se mesure
pas toujours tout de suite, il faut se méfier des apparences !

Conclusion

L'Eglise, c’est le projet de Dieu qu’il réalise avec les
hommes et les femmes qui lui appartiennent. C’est Son champ et
Sa maison. Il est a l’initiative du projet, il en est
l’artisan incontournable, le fondement unique. Mais il ne
menera pas ce projet sans nous. C’est Lui qui fait croitre..
mals pas sans que nous semions et que nous arrosions. C'est
Lui, en Jésus-Christ, qui en est les fondations, mais c’est
nous qui sommes les matériaux de construction pour édifier le
temple de Dieu.

En tant que champ, nous sommes appelés a étre les témoins de
1’oeuvre de Dieu en nous, qui nous fait croitre par sa grace.
En tant que maison, nous sommes appelés a nous édifier a la
gloire de Celui qui, en Jésus-Christ, est mort et ressuscité
pour nous. Quelle belle vocation ! Quel privilege ! Quelle
formidable invitation a laquelle nous sommes tous appelés a
répondre !

Alors retroussons-nous les manches ! Il y a du travail dans le
champ et sur le chantier de 1’Eglise !



Dieu aime les généreux

https://soundcloud.com/eel-toulouse/diey-aime-les-g-n-reux

Lecture biblique: 2 Corinthiens 9

Je vous invite a méditer le texte du jour, en 2 Co 9, un texte
qui traite lui aussi d'offrande de solidarité, de la part des
églises de Grece (notamment de Corinthe, au sud de la Grece,
c.a.d. 1'Achaie, a qui 1’ap6tre Paul écrit depuis 1la
Macédoine, au nord) en faveur des églises de Jérusalem et de
ses alentours. Paul a déja consacré 1’'ensemble du chapitre 8 a
ce sujet pour exhorter les Corinthiens a bien mener cette
collecte, eux qui étaient a l’'initiative de la proposition de
venir en aide aux chrétiens de Jérusalem, frappés par la
famine et la pauvreté. Il ajoute maintenant un autre long
passage pour insister et approfondir sa réflexion.

« C'est inutile de vous écrire au sujet de 1’aide a apporter
aux chrétiens de Jérusalem ». N’empéche que Paul y consacre
deux chapitres entiers de sa lettre : c’est que ce n'est pas
si inutile ! On voit que cette collecte de solidarité en
faveur des églises de Jérusalem est un sujet important,
d’'ailleurs Paul en parle dans d'autres lettres, voire un sujet

un peu épineux. Dans les 1°° versets de notre chapitre, il
explique qu’il écrit a 1’avance pour prévenir de l'arrivée
d’'une petite délégation qui viendra encourager au bon
déroulement de 1la collecte, avant que Paul et quelques
Macédoniens ne passent récolter 1'offrande en allant vers
Jérusalem. Paul prend donc des précautions particulieres sur
ce sujet, veillant notamment a ce que toutes les personnes
impliquées soient irréprochables. C'est que 1'enjeu est
grand : les chrétiens d’origine non-juive, paienne, étaient au
début un peu méprisés par les chrétiens d’origine juive, et
c'est ces chrétiens grecs qui vont maintenant venir en aide a
1’église juive, en besoin. L’enjeu n'’est donc pas seulement
matériel, avec la question toujours épineuse de 1’argent,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2015/06/01/dieu-aime-les-genereux/
https://soundcloud.com/eel-toulouse/diey-aime-les-g-n-reux

quelle que soit 1’époque, mais touche aussi a la communion
entre églises.

Ce qui m'a frappée, c’est que tout au long de son exhortation,
Paul revient sans cesse au theme de la générosité : vous avez
promis des dons généreux, il faut qu’on voie que vous donnez
de bon ceur, Dieu aime celui qui donne avec joie, Dieu donne
en abondance toutes sortes de bienfaits, etc. etc. Cet appel a
la générosité, j'aimerais que nous puissions, vous et moi,
L’entendre a nouveau ce matin.

1) Appelés a la générosité

Nous sommes appelés a étre généreux — dans ce texte, c’'est au
sujet de 1'offrande sonnante et trébuchante, mais on peut a
mon avis étendre la générosité a tout type de don sans
s'écarter de la pensée de 1’apodtre.

Paul nous appelle a étre généreux pour le bien de nos freres,
pour leur venir en aide, par solidarité. Cela dit, il me
semble que Paul va au-dela de 1’'idée de solidarité classique,
en soulignant le rbéle de Dieu dans l'offrande. Tout ce que
nous avons est un don de Dieu, c’est une grace — méme ce qui
nous parait le plus évident est le fruit de la bienveillance
de Dieu a notre égard. Ces biens qu’il nous donne, il Tles
prévoit pour nous, pour nos besoins, mais Paul rappelle que
Dieu a aussi en vue de nous donner pour que nous puissions
donner a notre tour aux autres. D’une certaine manieére, ce que
nous recevons est appelé a étre donné a nouveau — c’'est un des
moyens par lesquels Dieu prend soin de nous et des autres, en
passant par la générosité des freres. Le but de 1’argent ou
des biens matériels n’est donc pas d’'étre possédé, pour soi,
mais d’étre un moyen que Dieu utilise pour faire du bien a
nous et a ceux qui nous entourent. En étant généreux, nous ne
faisons rien de moins que participer au projet de bienfaisance
de Dieu, a sa providence, a ses bénédictions aux autres. Comme
toujours, Dieu aurait pu s’occuper tout seul de prendre soin



de chaque homme, mais étonnamment, il choisit de nous
impliquer profondément dans ce processus, de sorte que nous ne
sommes pas des petits oisillons attendant chacun, passivement,
la becquée, mais des freres et des securs partageant ce que le
Peére nous a donné.

Petite remarque. On pourrait se dire avec pragmatisme : seuls
ceux qui recoivent beaucoup sont appelés a étre généreux. Pas
forcément, il y avait des pauvres a Corinthe. La pauvreté
n’'empéche pas d’étre généreux, bien au contraire — qu’on se
rappelle l’'offrande de la veuve avec ses deux sous ou un ami
démuni qui n’'hésite pas a partager le peu qu’il a. Nous sommes
tous appelés a étre généreux, chacun selon sa situation — et
c'est peut-étre pour c¢a que Paul ne donne pas d’ordre de
grandeur mais appelle a une générosité authentique : il ne
s’agit pas de donner la dime comme on s'acquitte d’un impot,
avec plus ou moins de réticence, mais de donner avec le ceur,
en entrant joyeusement dans cette chaine de transmission des
bienfaits de Dieu. Cela dit, méme si elle se nourrit du don
des individus, la collecte pour Jérusalem n’est pas un acte
individuel, mais un projet communautaire ou chacun peut
s’impliquer d’une maniere ou d’une autre. Je pense que c'est
aussi une maniere tres positive de vivre le don pour les
autres, dans un projet qui nous implique en tant que
communauté.

2) Une générosité ancrée dans la
fol

Pour Paul, si nous sommes appelés a étre généreux, c’'est que
la générosité n’est pas un simple trait de personnalité, mais
une vertu ancrée dans la foi. C’est au nom de notre foi que
nous sommes généreux, peu importe notre condition, notre
caractere ou les habitudes recues dans notre enfance.

Ce que Paul développe particulierement dans ce chapitre, c’est
que la générosité est un signe de foi. Donner généreusement,



c’'est reconnaitre qu’on a tout recu, sans mérite. C'est dire
oui, ce que j'ai vient de Dieu, et si c’est Dieu qui me le
donne, alors il a slirement une intention par rapport a ce don.
En quoi puis-je utiliser ce qu’il m’a donné pour le bien ?
pour mon bien, celui de ma famille, celui d’autrui.. Si nous
voulons, a cause de notre foi, vivre selon la volonté de Dieu,
et que Dieu donne largement pour que nous puissions avoir
assez pour donner a notre tour, alors la foi nous conduit a
étre généreux. Nous souhaitons honorer Dieu en faisant sa
volonté dans tous les domaines de notre vie, en utilisant tout
ce qu'il nous donne de la meilleure maniere — notre corps, nos
pensées, nos dons, mais aussi notre argent et nos biens.

Donner, c’'est un signe de foi, de consécration a Dieu, mais
aussi un geste de confiance. Paul insiste : Dieu vous donnera
largement, de sorte que vous aurez toujours ce qu’il vous faut
et un surplus a offrir a votre tour. On a toujours peur de ne
pas avoir assez, de perdre, d’'étre sans ressources le
lendemain ; mais comme Jésus appelle a demander le pain
d’aujourd’hui et a avoir confiance que Dieu s’occupe du pain
de demain, comme Dieu empéche le peuple d’'Israél dans le
désert de se faire des réserves de manne, Paul nous invite a
faire confiance, a laisser Dieu prendre soin de nous. Il nous
appelle a accepter d’'étre dépendants — dépendants de Dieu pour
demain, dépendants des autres — dépendants par confiance, pas
par paresse ou par imprudence, pas pour forcer Dieu ou le
tester, mais a vivre avec confiance dans le Dieu qui nous aime
et qui prend soin de nous.

Paul évoque une autre raison, dans le chapitre précédent c'est
vrai, mais c’'est tellement central dans son développement que
je vais simplement vous lire le verset ch.8, v.9 : « En effet,
vous connaissez le don généreux de notre Seigneur Jésus-
Christ. Il était riche, mais pour vous il s'’est fait pauvre,
afin de vous rendre riches par sa pauvreté ». Nous sommes
appelés a étre généreux car notre sauveur et notre seigneur,
celui en qui nous avons droit a un nouveau départ et qui nous



montre le chemin a suivre, Jésus-Christ, a accepté de tout
perdre, de tout subir, pour que nous recevions un héritage
extraordinaire et immérité : la vie avec Dieu, pour
1’'éternité, dans 1’abondance de son amour, dans la gloire de
sa présence rayonnante, dans l’éclat de sa justice. Pour nous
qui n’avions rien et qui ne méritions rien, le Fils de Dieu
s'est donné pour que nous recevions tout ce qu'il y a de plus
précieux. Cet exemple de générosité gratuite, pleinement
consentie, motivée par 1’amour, c’'est le fondement de
1'évangile et de notre foi.

3) Etre généreux pour devenir
vraiment riches

Paul utilise encore un argument qui peut paraitre étrange
celui qui seme peu recoit peu, celui qui seme beaucoup recgoit
beaucoup. Est-ce a dire que la générosité est encore le
meilleur investissement, la meilleure technique pour gagner de
l’argent rapidement ? Ce serait se méprendre. Que récolte-t-on
lorsque 1'on seme ? On récolte la joie de ceux qui ont recu,
leur louange a Dieu pour sa sagesse et sa providence, et leur
reconnaissance pour notre don, qui les conduit a prier pour
nous par amour fraternel. Un des fruits de la générosité,
c’'est les relations qu’on a les uns avec les autres. Pourquoi
Dieu ne donne-t-il pas séparément a chacun ce dont il a
besoin, point ? On 1lui adresserait les mémes louanges !
Pourquoi nous fait-il participer a sa générosité ? Pourquoi
passer par des intermédiaires qui, comme chacun sait, ne sont
pas toujours tres fiables ? Pour tisser entre nous des
relations d’échange. Dieu ne se contente pas d’avoir des
relations avec chacun de nous, il veut que nous nous aimions
les uns les autres, que nous vivions entre nous des relations
aussi riches que ce que nous vivons avec lui.

Cela nous conduit a un autre regard sur la richesse : est
riche celui qui donne et recoit 1’amitié, la priere, la joie



d’'un frere dans le besoin. Est riche celui qui marche sur le
chemin de Dieu, parsemée de rencontres et d’échanges. Notre
richesse ne se tient pas dans notre compte en banque, mais
dans notre vie avec Dieu, une vie ancrée dans 1'amour de Dieu
pour nous et ouverte aux autres. Méme si dans notre société de
surconsommation excessive, nous entendons régulierement le
message que nous sommes ce que nous avons, que notre valeur
correspond au poids de nos possessions, 1l’évangile nous
rappelle que chacun, nous sommes précieux aux yeux de Dieu,
que c’est lui qui donne du sens, du contenu, du poids a notre
vie, parce qu’il est notre Pere, qu’il nous aime et qu’il nous
invite a entrer dans son cuvre.

Conclusion

L'appel de Dieu a la générosité nous invite a prendre du recul
par rapport a nos possessions : l'argent est un moyen de faire
ce qui est bon, de mettre en cuvre la volonté de Dieu pour
nous et pour les autres. Nous sommes appelés, du coup, a
prendre nos distances, a regarder avec discernement ce que
nous avons — qu’'est-ce qui est nécessaire, essentiel, qu'est-
ce qui peut étre partagé ? Cela nous poussera slrement a faire
le tri dans nos habitudes, mais en choisissant de vivre avec
sobriété et générosité, nous témoignons que notre richesse
c'est le Christ, que nous avons tout en lui et que nous
voulons vivre comme lui, avec joie et confiance en Dieu. Qu'Il
nous aide a progresser dans la foi, dans la reconnaissance,
dans 1l’amour, pour mener une vie qui témoigne de tout ce qu’il
a fait pour nous !



