Vivez dans la lumiere
(Ephésiens 5.1-13)

Dans le cadre de ce culte un peu particulier centré sur la
campagne contre la corruption que propose le Défi Michée, je
vous invite a méditer ce matin un passage de la lettre de Paul
aux Ephésiens, un passage ou 1'apOtre tire des conséquences
tres pratiques de notre foi en Jésus-Christ. Lecture

Notre texte s’inscrit dans toute une série d’exhortations a la
communauté Ephése, en Asie mineure. Paul a commencé avec un
panorama de l’'ecuvre du salut de Dieu, et continue avec un long
passage sur la maniere de vivre la foi, en église, dans la vie
quotidienne, dans nos relations proches. Dans ce passage un
peu général sur la vie quotidienne du chrétien, Paul mélange
des grands principes « vivez dans 1’amour » et des
instructions tres spécifiques : « pas de paroles grossieres »,
comme s’'il donnait des exemples précis pour nous aider a
comprendre comment vivre d’une maniere qui plaise a Dieu.

1) Imitez Dieu : une nouvelle
identité en Christ

L'idée centrale de 1’apotre Paul, c'est d'appeler les
chrétiens a imiter Dieu, a vivre a son image dans leur
quotidien. Le fondement de cette exhortation, c’est l'euvre
que Dieu a réalisée dans la vie de ceux qui ont cru en lui.
Cette ®uvre, le salut en Jésus-Christ, Paul 1'a rappelée
longuement au début de la lettre, mais il répete au début du
chapitre : « Vous étes les enfants que Dieu aime, eh bien,
imitez-le. Vivez dans Ll’amour comme le Christ : il nous a
aimés et il a donné sa vie pour nous. » En Jésus-Christ, Dieu
nous a montré son amour : non seulement il nous a pardonné nos
fautes, mais en plus il nous a donné une nouvelle identité. Il
nous a adoptés, il a fait de nous ses enfants, ses proches,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/10/22/vivez-dans-la-lumiere-ephesiens-5-1-13/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/10/22/vivez-dans-la-lumiere-ephesiens-5-1-13/

ses intimes. Il a fait de nous ses héritiers, Paul le rappelle
au v.5 : nous sommes appelés a vivre dans le royaume éternel
de Dieu, dans la lumiere de sa présence. Imiter Dieu, c’'est a
la fois l'’expression de notre reconnaissance pour son cuvre
d’amour et 1’expression de notre nouvelle identité.

Paul utilise une image tres forte pour marquer ce changement
d'identité : « autrefois vous étiez dans la nuit, mais
maintenant, en étant unis au Seigneur, vous étes dans la
lumiere » Littéralement, c’est le jour et la nuit entre ce que
je suis aujourd’hui et ma vie d’avant. Cet avant-apreés est
radical, comme ces photo-montages qu’on voit parfois dans les
magazines — surtout féminins, je vous l’accorde — des photo-
montages ou l'’on ne reconnait quasiment pas la personne
photographiée : ce n’est plus la méme. Ici, la différence ne
tient pas a la couleur des cheveux ou au tour de taille, mais
a L’état de notre personne : nous étions sombres comme la
suie, et grace au sacrifice de Jésus-Christ qui a payé pour
nos fautes, nous sommes, aux yeux de Dieu, blancs comme neige.
Dans la Bible, et dans notre texte, on a deux choses en méme
temps : 1l’'avant-apres radical qui est le don de Dieu, et
l’actualisation progressive de notre nouvelle identité. C’est
comme si nous avions changé de nationalité: je recois un
nouveau passeport, mais je dois encore apprendre la culture,
l'histoire, la langue.. Dieu a fait de nous ses enfants, ses
héritiers, mais nous devons apprendre a vivre comme ses
enfants.

Dans ce processus d’'apprentissage, la ressemblance a Dieu est
cruciale. Nous sommes ses enfants, nous portons sa marque, son
ailr de famille. Dans ma famille, humaine, c’'est ce que j’'ai
plusieurs fois vécu. Un jour, adolescente, j’étais dans le bus
avec ma grand-mere, et une dame m’'aborde en me demandant si je
n’'étais pas la fille de Mme K., l’'orthophoniste. Comme elle,
plusieurs m’'ont fait remarquer la ressemblance entre ma mere
et moi — quand on sait qu’au naturel elle est blonde aux yeux
bleus, c¢ca a de quoi étonner ! Mais il parait que nous avons la



méme voix et le méme sourire. De méme, Dieu nous appelle a
rechercher la ressemblance avec lui, une ressemblance qui peut
se traduire dans notre attitude, notre sourire, notre point de
vue.

Cette ressemblance a cultiver, c’'est 1’actualisation du lien
intérieur qui nous unit, sa manifestation concrete : si je
dis, fais, pense, montre completement autre chose que mon
pere, est-ce que je suis vraiment son enfant ? Il me semble
que c’est le rappel que Paul fait au v.5 : si votre existence
dans son ensemble s’écarte completement du projet de Dieu,
comment pouvez-vous penser que vous vivez en accord avec lui
et que vous étes son enfant ? C’'est dur a entendre, mais c'est
cohérent. Paul sait que ressembler a Dieu est un processus qui
nous occupera toute notre vie, mais nous en avons recu les
fondements par Jésus-Christ et par le Saint Esprit et nous
sommes appelés a grandir sur ces bases.

Quelles sont les pistes pour développer et actualiser cette
nouvelle identité recue par grace ? Deux grands axes sont
proposés : 1) renoncer au mal 2) cultiver le bien. C'est
facile a dire !

2) Ne participez pas aux ceuvres
des ténebres

Renoncer au mal, s’'abstenir de participer aux @uvres
mauvaises, aux euvres de la nuit, des ténebres. Paul continue
d’'opposer nuit et lumiere, mais il donne quelques éléments
concrets pour nous aider a discerner ce qui, dans notre vie,
est un résidu de notre ancienne identité, un résidu des
ténebres qui nous caractérisaient.

Paul a mentionné plus haut la colere, le mensonge, le vol et
les paroles méchantes. Dans notre texte, il cite d’autres
comportements indignes de notre nouvelle identité : immoralité
sexuelle, impureté, propos grossiers, paroles choquantes,



stupides ou bouffonnes et cupidité. A priori, ces pratiques
ont 1l'air d’aller tous azimuts : le rapport a l’argent, au
sexe, a la parole. Pourtant, on y discerne des points
communs : ce sont des comportements dégradants a la fois pour
l’autre et pour soi. Etre prét a tout pour de 1’argent, en
bradant son honnéteté ou sa fiabilité, c’est se mépriser soi-
méme, sans parler de ce qu’on fait subir aux autres. On a tous
des histoires de familles unies déchirées par des héritages en
téte.. Faire feu de tout bois pour attirer 1’attention, pour
placer un bon mot, quitte a ridiculiser 1’autre ou a ruiner sa
réputation.. Evidemment, dans le domaine sexuel, les exemples
d’immoralité ne manquent pas. Mais ils ne sont pas les seuls.

D'ailleurs, dans nos milieux évangéliques, on a souvent
tendance a étre tres a cheval sur 1’éthique familiale et les
dysfonctionnements de couples, et on a raison. La sexualité
est une part importante de notre vie, et du coup Dieu a des
projets pour nous aussi dans ce domaine. Cela dit, on s’arréte
parfois a ca, ce que la Bible ne fait pas. J'ai été étonnée,
en portant plus d’attention aux détails du texte, de voir que
Paul mentionne la cupidité comme une forme d’idolatrie. v.5b
« Les gens qui veulent tout pour eux n'y participeront pas non
plus. En effet, tout vouloir pour soi, c’est une facgon
d’'adorer les faux dieux. » Tout vouloir pour soi : l'argent
bien sir — et la condamnation du riche égoiste revient dans la
Bible au moins autant que celle de l'infidele — mais il y a
d’autres formes de cupidité : vouloir le pouvoir a tout prix,
refuser de partager, refuser de perdre, de se tromper.. quand
la motivation se résume a tout vouloir pour soi, Dieu nous
appelle a nous remettre en question pour laisser entrer sa
lumiere dans ce recoin sombre..

Nous sommes appelés a nous abstenir de ces comportements
indignes, et a les dénoncer. Notez que Paul omet deux
directions : nous ne sommes appelés ni a couper les ponts avec
les gens qui font ces ®uvres ni a juger ces gens. C'est
L’équilibre difficile que 1le Seigneur nous invite a vivre, a



sa suite : dire clairement que 1’injustice est injuste, que le
mal est mal, et dénoncer les pratiques mauvaises, sans pour
autant nous prendre pour des parfaits donneurs de lecons ou
nous isoler entre nous.

Dénoncer, oui, mais comment, a qui ? Il me semble que la
premiere étape, c’est la priere : seul ou en groupe, nous
pouvons porter a Dieu nos soucis, notre conscience du mal vécu
autour de nous et dans notre propre vie. Nous pouvons remettre
a Dieu d’abord ces zones d’ombre récalcitrantes de notre ame,
et aussi les injustices dans le monde qui privent les hommes
de leur dignité.

Ensuite, il me semble que nous sommes appelés aussi a parler
et éventuellement a agir quand on le peut. Il y a une
expression de Paul un peu plus tét dans la lettre, que j'aime
beaucoup : « en disant la vérité avec amour, nous grandirons
en tout vers celui qui est la téte, le Christ. » L’attitude a
laquelle nous invite Paul, qu’elle soit a une échelle
individuelle ou internationale, doit étre caractérisée par ces
deux qualités de Dieu : la grace et la vérité. Dénoncer, oui,
mais dans le but de faire progresser, d’améliorer, dire la
vérité dans une attitude d’amour. On a malheureusement
tendance a choisir : soit on dénonce, et peu importent les
dégats, soit on aime et on ne dit rien, on laisse faire, on ne
veut pas vexer ou on a peur de se faire rentrer dedans. Paul
nous dit : abstenez-vous pour vous-mémes (travail sur soi
important) et dénoncez ce qui ne va pas. Si les chrétiens,
appartenant au Dieu de justice et de vérité, se taisent devant
l'injustice et le mensonge, qui va parler ? Si les disciples
de celui qui dit « je suis la lumiere du monde » se réfugient
dans les ténebres de peur de faire des vagues, qui va mettre
de la lumiere dans ce monde ? Avec notre nouvelle identité
d’enfants de Dieu vient une exigence : lul ressembler, et une
responsabilité : témoigner de 1’amour et de la justice de Dieu
dans le monde qui nous entoure — et ca commence dans l'église.



3) Vivez comme des gens quil
appartiennent a la lumiere

Enfin, Paul nous exhorte a cultiver le fruit de 1la lumiere.
C'est intéressant qu’il oppose une lumiere féconde, fertile,
aux cuvres stériles du mal.

J'aimerais simplement faire quelques suggestions. D’abord, au
début du texte, Paul oppose des vices tres précis a la
reconnaissance : « ne vivez pas dans 1l’immoralité ou la
cupidité, 1’indignité, mais remerciez Dieu. » (4b) Pourquoi ?
On 1'a dit, le point commun de la vie ténébreuse, c’est
d’avoir de faux dieux, en particulier de vouloir tout donner a
un ego insatiable. L'’antidote, peut-étre, c’est de reconnaitre
1’amour de Dieu a travers ses dons et de s’en nourrir, au lieu
d’'essayer de se remplir toujours plus de reconnaissance
extérieure, de réussite, de pouvoir, de plaisir.. Ce qui donne
du sens a notre vie, c’est l’amour de Dieu, pas notre argent,
pas les plaisirs passagers, pas notre réputation.

Ensuite, Paul nomme trois fruits de la lumiere, ou plutot
trois aspects d’une vie remplie de la lumiere de Dieu : la
bonté, la justice, et la vérité. Nous sommes appelés, une fois
que nous avons accueilli la lumiere de Dieu dans notre vie, a
poser un regard vrai sur le monde, a dire les choses telles
qu’elles sont, dans le but d’'agir de maniere juste pour le
bien des autres. Pas de justice sans vérité, ni sans amour.
Les trois vont ensemble pour répandre la lumiere de Dieu
autour de nous.

Enfin, autant Paul était précis pour les vices a éviter,
autant il est vague et général sur les vertus a cultiver. Est-
ce une maniere de nous signifier que le champ d’action est
large, que nous ne pouvons pas le réduire a 1 Bonne Action
(BA) par jour par exemple ? Est-ce une maniere de stimuler
notre imagination pour découvrir ou inventer de nouvelles
formes de justice et d’amour dans un monde souffrant et



dégradé ? Est-ce une maniere de nous inviter a nous adapter, a
nous remettre en question, a nous affiner en fonction des
contextes, des évolutions, montrant que la justice hier
c'était défendre tel droit et aujourd’hui un autre 7

En tout cas, le principe est simple, mais son application
illimitée : du lever au coucher, de la parole a la main,
laisser rayonner la lumiere de Dieu en nous et autour de nous,
pour qu’autour de nous soit manifestés 1’amour et la justice
de notre Dieu.

Conclusion

Pour finir, je voudrais simplement relire le dernier verset de
notre texte, qui nous interpelle, durement, en nous invitant a
nous remettre en question régulierement pour ne pas retomber
dans nos anciens schémas ténébreux. Mais 1’interpellation,
comme toujours, l’'appel est assorti d’une promesse

« Réveille-toi, toi qui dors.
Leve-toi du milieu des morts,

et le Christ t’éclairera de sa lumiere. »

Un festin pour tous


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/10/12/un-festin-pour-tous/

Lecture biblique : Esaie 25.6-8

Le ton de ce texte magnifique tranche avec ceux qui
1l’entourent. La tonalité générale de la premiere partie du
livre d’'Esaie (chapitres 1-39) est assez sombre. Le prophete
dénonce 1’'infidélité du peuple d’'Israél, l’'idolatrie tolérée
en son sein, les injustices sociales criantes, la corruption
des puissants, etc.. Du coup est annoncé le jugement de Dieu, a
travers l’'’exil. Et les peuples environnants ne sont pas en
reste. Tyr, Moab, Babylone en prennent aussi pour leur grade
et la destruction leur est promise.

Et puis, au milieu de ces textes de jugement fleurissent
quelques textes d’espérance, non seulement pour le peuple
d’'Israel mais pour tous les peuples. Notre texte en est un des
plus beaux exemples.

I1 contient deux promesses : l’'invitation a un festin géant et
la fin du deuil. Les deux promesses sont pour tous les
peuples, et les deux sont situées « sur la montagne de Sion ».

Mais je crois sincerement qu’on se trompe lourdement si on
comprend une telle prophétie de facon littérale. Comme si la
promesse allait s’'accomplir par un pique-nique géant sur
1’'esplanade du temple a Jérusalem ! Ou par un défilé de tous
les peuples avant de passer a table, pour une cérémonie ou
tout le monde enleverait joyeusement ses habits de deuil pour
revétir des habits de féte !

Sur la montagne de Sion


http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/10/asterix.jpg

L’indication n’est donc pas géographique ! Mais que signifie
alors l'expression « sur la montagne de Sion » ?

La montagne de Sion, c’est bien la montagne ou était construit
le temple, lieu central du culte, symbole de la présence de
Dieu. Ca n'’échappait pas aux contemporains d’'Esaie. Plus tard,
pour les Israélites en exil, une telle promesse ne pouvait
qu’'évoquer la perspective d'un retour dans le pays et la
reconstruction du temple. Mais la promesse ne s’'est pas
accomplie littéralement.. Certes, le peuple est retourné dans
son pays, le temple a été reconstruit. Mais rien qui ressemble
au grand festin, et encore moins l’accomplissement de la
promesse de la fin de tout deuil !

Faut-il encore l’attendre ? Faut-il espérer, aujourd’hui que
le temple est a nouveau détruit, une nouvelle reconstruction
du temple et un festin géant a Jérusalem ? Je ne le pense pas..

Souvenons-nous des paroles de Jésus a propos de la destruction
et la reconstruction du temple (Jean 2.19-21)

19Jésus leur répond : « Détruisez ce temple, et en trois
jours, je le remettrai debout. »

20(les chefs religieux) lui disent : « 0On a mis 46 ans pour
construire ce temple, et toi, en trois jours, tu vas le
remettre debout ! »

21Mais quand Jésus parlait du temple, il parlait de son corps.
22C’est pourquoi, quand Jésus se réveillera du milieu des
morts, ses disciples se souviendront qu’il a dit cela. Alors
ils croiront a ce que disent les Livres Saints et aux paroles
de Jésus.

Ou ses paroles a la femme Samaritaine invitant désormais a un
nouveau culte (Jean 4.21-24)

21Jésus lui dit : Femme, crois-moi, l’heure vient ou ce ne
sera ni sur cette montagne ni a Jérusalem que vous adorerez le
Pere. 22Vous, vous adorez ce que vous ne connaissez pas ;
nous, nous adorons ce que nous connaissons, car le salut vient
des Juifs. 23Mais l’heure vient — c’est maintenant — ou les



vrais adorateurs adoreront le Pére en esprit et en vérité ;
car tels sont les adorateurs que le Pére cherche. 24Dieu est
Esprit, et il faut que ceux qui l’adorent l’adorent en esprit
et en vérité.

A la lumiere du Nouveau Testament, 1'’expression « sur la
montagne de Sion » doit étre comprise non comme une indication
géographique mais comme une indication spirituelle. La
perspective est celle du jour ou le temple de Dieu, au sens
spirituel, sera a nouveau parmi nous, le jour ou Dieu se
rendra pleinement présent, c’est-a-dire, a la lumiere du NT,
le jour du retour du Christ.. alors il offrira un festin a tous
les peuples et il leur O6tera leurs vétements de deuil.

Un festin et des vétements de féte

L’image du festin évoque la joie, la féte, le partage,
1’abondance. C’est une image courante, reprise aussi dans le
Nouveau Testament, pour parler du Royaume de Dieu. Jésus
L’utilise dans son enseignement, notamment avec des paraboles,
L'Apocalypse aussi pour évoquer le festin des Noces de
1'Agneau, fétant la victoire ultime de Dieu.

On ne sait pas grand chose de ce qui nous attend dans
1’éternité. Mais 1’image du festin, moi, me donne envie ! Méme
si Woody Allen disait que 1’éternité c’est long, surtout vers
la fin, je me dis qu’'avec de telles images de féte, il n'y a
pas de risque que l’'on s’'ennuie !

Et puis 1'idée de féte est accentuée encore par l'autre
promesse : le voile de deuil enlevé. Il s’agit du voile dont
on se couvrait pour signifier le deuil. On parlerait
aujourd’hui d’habits de deuil. Quand au « drap des morts », il
pourrait s’agir du linceul dont on recouvrait les corps.

En tout cas, la promesse est claire : il n'y aura plus de
deuil, parce que la mort ne sera plus. C’'est la raison
principale du festin : la mort sera définitivement vaincue.
Evidemment que cette promesse a pris plus d’envergure encore



depuis la résurrection de Jésus-Christ. Nous savons que la
promesse est vraie, parce que Jésus-Christ est ressuscité !
C’'est le ceur de notre espérance.

Nous le croyons aujourd’hui déja. Mais quand nous le vivrons
vraiment, au jour de notre résurrection, alors la féte sera
grande. Les habits de deuil seront définitivement rangés et
nous revétiront les habits de féte. Pour 1’éternité.

Pour tous les peuples

Soulignons-le encore une fois, ces promesses sont pour tous
les peuples. D’'une certaine facon, cette dimension universelle
du projet de Dieu contraste avec les textes qui entourent ce
chapitre. Des textes ou les peuples s’'affrontent, ou les
nations environnantes sont des ennemis.

On réalise peut-étre mal ce que ca pouvait représenter pour un
Israélite menacé ou méme en guerre avec Ses voisins que
d’imaginer un festin pour tous les peuples. Une perspective ou
il peut se retrouver a la méme table que ses ennemis, parce
que Dieu aura établi la paix. On peut le percevoir peut-étre a
travers 1'histoire de Jonas, pas du tout prét a partager 1la
part du gateau de la grace de Dieu avec 1’ennemi Ninive !

Mais cette perspective de festin universel contraste aussi
avec notre actualité ou nous peinons a voir la fraternité
entre tous les peuples ! Non seulement par les guerres et les
violences terribles dont les hommes sont toujours capables.
Mais aussi pour 1'écho favorable que recoivent aujourd’hui
chez nous les discours haineux, racistes, xénophobes, par les
stigmatisations de 1’étranger, de 1'immigré, qui sont monnaie
courante.

Notre espérance universelle, celle d'un Dieu qui convie tous
les peuples a sa table, celle d’une Eglise que Dieu rassemble,
issue de tous les peuples, cette espérance doit nous pousser a
résister a ces discours et préner l'accueil, la fraternité, la
grace.



Conclusion

Voila un texte qui met l'eau a la bouche ! C’est peut-étre
d'ailleurs cela, vive l’espérance. Avoir 1l'eau a la bouche
dans 1l’attente du Royaume de Dieu.

Mais ce menu qui nous est proposé change notre comportement
aujourd’hui. L’espérance de la victoire sur la mort, grace a
la résurrection de Jésus-Christ, est source de consolation des
aujourd’hui. La perspective d’un festin pour tous les peuples
doit nous pousser des aujourd’hui au partage, a 1’accueil et a
la grace, pour embrasser le projet universel de Dieu, par
Jésus-Christ, comme 1le dit 1’ap6tre Paul aux Colossiens
(chapitre 1)

18lui, il est la téte du corps — qui est l’Eglise.

Il est le commencement,

le premier-né d’entre les morts,

afin d’étre en tout le premier.

19Car il a plu a Dieu de faire habiter en lui toute plénitude
20et, par lui, de tout réconcilier avec lui-méme,

aussi bien ce qui est sur la terre que

ce qui est dans les cieux,

en faisant la paix par lui,

par le sang de sa croix.

C'’est un message que nous devons proclamer, et vivre,
aujourd’hui !

Qui est enfant de Dieu? (Mt
21.28-32)

Je vous invite ce matin a méditer le texte du jour, dans
1’évangile de Matthieu. Nous sommes a Jérusalem, dans la


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/10/08/qui-est-enfant-de-dieu-mt-21-28-32/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/10/08/qui-est-enfant-de-dieu-mt-21-28-32/

derniere semaine de la vie de Jésus, juste avant la Paque.
Depuis que Jésus est arrivé a Jérusalem, apres avoir préché
dans tout le pays pendant plus de trois ans, la tension monte.
Les responsables religieux du peuple voient d’un mauvais il
arriver ce fameux Messie, connu pour ses enseignements
originaux et ses miracles. Ces responsables sont tellement
troublés devant le comportement de Jésus qu’ils vont le voir
et 1'interpellent sur la 1égitimité de ses actes. Au nom de
qui prétend-il révolutionner 1la foi juive ? A ce
questionnement sur son autorité, Jésus répond par trois
paraboles, et ce matin nous méditerons la premiere. Lecture

On donne souvent a ce court passage le titre de « parabole des
deux fils ». Une parabole, c’est une petite histoire ou une
comparaison tirée de la vie quotidienne, visant a faire
réfléchir celui qui écoute. Jésus utilise énormément de
paraboles pour enseigner, parce qu’elles lui permettent de
marquer les esprits et aussi d’interpeller quand 1l’histoire
s’'écarte des sentiers battus et rebattus. Ces histoires, on
peut les comprendre de plusieurs manieres, c’'est ce qui en
fait la richesse. Avant de creuser les significations de cette
histoire, clarifions ce a quoi Jésus fait référence. On
imagine une petite ferme familiale, gérée par un pere et ses
fils. Un jour, le pere demande a l’'un puis 1’autre de l'aider
dans son travail. Les deux réagissent de maniere inattendue
L’un dit non mais finit par se mettre au travail, l’autre dit
oui mais ne bouge pas d’un pouce. Quel est le fils qui fait ce
que son pere désire ? quel est celui qui fait sa volonté ? on
pourrait formuler un peu autrement : lequel des deux se
comporte vraiment comme un fils ? lequel se révele comme
vraiment proche de son pere ?

1) Celui qui obéit : sens
premier, évident

Le premier sens de la parabole, sa signification la plus



évidente, c’'est que celui qui se comporte vraiment un fils,
est celui qui obéit a son pere. Peu importent les belles
paroles, ce qui compte c’est ce qu’'on fait.

Dans la bouche de Jésus, dans sa ligne de pensée, le pere en
question, c’est Dieu. Les fils, ce sont tous ceux qui sont en
relation avec Dieu, qui font partie de son peuple, qui sont
proches de lui. Ce que le pere de la parabole demande a ses
fils, c’'est de participer a son euvre, a son travail, d’étre
ses partenaires. Ce que Dieu demande a ses enfants, c’est de
vivre en partenariat avec lui, de prendre leur place dans
l'ceuvre de leur peére, en connaissant les projets du pere et en
voyant comment les réaliser avec leurs moyens. Dieu s'attend a
ce que ses enfants fassent sa volonté. Il ne s'agit pas d'une
volonté tyrannique, mais plutdét du projet sain et équilibré
que le créateur avait lors de la création et qu’il nous invite
a nous approprier. Ce projet, ce n'est pas seulement un
travail ponctuel, comme pourrait le laisser imaginer la
parabole, c’est tout un mode de vie. Dieu souhaite que ses
enfants s’approprient ses projets, ses valeurs, pour les
mettre en euvre a leur tour : par des paroles, des gestes, des
pensées, etc. Ce qui est crucial, c’est d'étre en accord avec
Dieu, de vivre en tant qu’enfants de Dieu et non pas comme des
fils rebelles qui ferment leur ceur a leur pere.

Dans ce contexte spirituel, Jésus avertit que les apparences
ne valent rien, qu’il ne s’agit pas de prétendre aimer Dieu ou
lui laisser une place, mais qu’il faut le vivre vraiment. Il
ne sert a rien de mettre des versets bibliques dans toutes les
pieces de sa maison ou de n’'écouter que de la musique de
louange si au fond, on ne met pas en pratique ce que Dieu
demande. Ce texte rappelle un enseignement que Jésus avait

donné au début de son ministere : dans le sermon sur la
montagne, Jésus dit : « Ce ne sont pas tous ceux qui me
disent : “Seigneur, Seigneur”, qui entreront dans le Royaume

des cieux, mais seulement ceux qui font la volonté de mon Pere
qui est dans les cieux. » I1 y a un écho entre ces deux textes



que la traduction que j'ai lue tout a 1’'heure n’a pas rendu.
Quand le pere s’'adresse a ses fils, il leur dit a chacun

« Mon fils, va travailler aujourd’hui dans la vigne. » Il
souligne le lien qui les unit, et qui précede sa demande. Le
premier répond simplement : je ne veux pas. Le deuxieme est
bien respectueux : j’'ai lu tout a 1’'heure « oui pere j'y
vais ». Dans le texte original la formulation est un peu
différente, c’est : oui, Seigneur. En francais, on ne dirait
pas « seigneur » a son pere (pas a ma connaissance en tout
cas) mais en grec, on dit facilement « seigneur », ou
« maitre » a toute personne a qui 1’on doit un respect
particulier, comme le pere par exemple — c’est le « yes,
sir ! » qu’on entend dans le monde anglo-saxon. Le deuxieme
fils respecte le protocole, il parait bien conscient que son
pere mérite le respect, il semble reconnaitre 1’'autorité
paternelle. C’est ce qui renforce le choc quand, finalement,
il désobéit. Tous les titres respectueux qu’on donne a Dieu,
les petits rituels par lesquels on lui rend honneur, ne valent
pas grand-chose si on ne va pas plus loin, si on tient aux
belles paroles, aux apparences. Dieu n’attend pas de nous une
politesse superficielle, mais une véritable relation avec lui.

2) Celui qui se repent

Les deux fils de la parabole évoquent deux réalités dans le
paysage des croyants a 1'époque de Jésus, ceux qui se
considerent comme enfants de Dieu. Il y a ceux qui pensent que
leur vie est pure, bonne, en regle avec Dieu, que tout va
bien, et qui se leurrent sur leur état spirituel. Il y a ceux
au contraire dont la noirceur spirituelle est visible par
tous, ils vivent en désaccord avec les valeurs de Dieu. Jésus
interpelle ses interlocuteurs en leur rappelant que tous,
d’une manieére ou d’une autre, nous disons « non » a Dieu, que
ce soit visible de tous ou caché. Dire non a Dieu, c’est une
maniére de décrire le péché. Avant méme de commettre le mal,
tous nous sommes, naturellement, rebelles a Dieu, notre pere,
notre créateur, notre seigneur. Ce « non » rebelle marque



chacun de nous. Tous, nous sommes pécheurs. Aucun de nous ne
vit en regle avec Dieu. Il y a ceux qui lui tournent le dos,
et ceux qui restent face de lui mais dont les oreilles sont
fermées.

Ce que Jésus sous-entend a peine, c’est que ses adversaires,
les autorités religieuses juives, les pharisiens, sont comme
le fils hypocrite : ils cachent leur rébellion, leur péché,
sous une apparence pieuse et respectable. Toutefois, malgré
leur orthodoxie apparente et leur bonne conscience, leur
relation avec Dieu n'’est pas réelle. Le probleme, c’'est qu’ils
sont persuadés que tout va bien, et ne sont pas conscients du
fossé qui les sépare de Dieu : ils ne vivent pas vraiment en
enfants de Dieu. En face d'eux, il y a une catégorie de gens,
que Jésus désigne sous le nom de collecteurs de taxes et
prostituées. Les collecteurs de taxes étaient souvent
considérés comme des voleurs. Collecteurs de taxes,
prostituées, ce sont globalement les personnes de mauvaise
réputation, considérées comme immorales, et absolument
indignes de Dieu. Ces personnes-la, comme les meurtriers, les
menteurs, bafouent la volonté de Dieu parce qu’ils pechent.
Dans 1’esprit des pharisiens, ces gens-la ne sont pas proches
de Dieu. Toutefois, certains d’entre eux se sont repentis,
comme le fils rebelle.

Tous pécheurs, certains de maniere plus évidente que d’autres.
Tous en rébellion contre Dieu. Jésus a la fois remet les
pharisiens bien pensants a leur place et démonte leur mépris
des pécheurs repentis. Avec finesse, il réussit méme a leur
admettre eux-mémes que les pécheurs repentis sont plus proches
de Dieu que les hypocrites bien sages. Ils devaient étre fous
de rage d’'étre forcés d'admettre que ceux qu’ils méprisaient
étaient plus justes qu’eux.

I1T y a la bien sir une exhortation a la repentance pour nous-
mémes : admettre notre péché et demander pardon a Dieu. Mais
il y a aussi une exhortation a ne pas enfermer 1’autre dans
son passé, son style ou ses erreurs, et a se focaliser moins



sur l'endroit d’ou il vient mais sur 1l’endroit ou il va. En
reconnaissant que nous sommes tous logés a la méme enseigne,
et que nous avons tous autant besoin de pardon.

3) Celui qui reconnait la voix de
Dieu

Cela étant, le repentir ne suffit pas. Il ne suffit pas de
regretter le mal commis ou de se sentir imparfait, mais, pour
vivre dans 1’intimité de Dieu comme ses fils et ses filles, il
faut reconnaitre la voix de Dieu. On pourrait imaginer
quelgu’un en voiture qui a conscience d’'étre égaré mais qui
pour autant ne comprend pas les indications du GPS. Quand on
sait qu’on n’est pas sur la bonne route, il faut trouver la
bonne orientation.

C'est le sens de la référence a Jean Baptiste. Jésus dit aux
pharisiens : « Jean-Baptiste est venu a vous, en montrant le
chemin juste, et vous ne lui avez pas fait confiance. Pourtant
les employés des impO6ts et les prostituées lui ont fait
confiance. Vous avez bien vu cela, mais ensuite, vous n'avez
pas changé votre ceur pour faire confiance a Jean ». Jean
Baptiste, avant Jésus, invitait les foules a changer, a se
repentir et a remettre Dieu au centre de leur vie. Son appel
était urgent parce qu’il savait que le Messie allait venir. Le
salut passe par les deux : renoncer au mal et accepter celui
qui nous pardonne. Ceux qui ont répondu a 1’appel de JB ont
reconnu la voix de Dieu qui les invitait a se préparer pour
l’arrivée du Messie. Le chemin juste qu’il propose, c’est le
chemin du Christ.

Les pharisiens eux, ont rejeté JB. D’'un c6té ils ont refusé de
reconnaitre qui ils étaient vraiment aux yeux de Dieu, des
rebelles, ils ont refusé d'admettre le probleme et d’un autre
coté, ils rejettent la solution : Jésus-Christ. Ils sont
tellement slrs d’eux, qu’'ils échouent a entendre la voix de
Dieu. Au contraire, ceux qui ont, en toute sincérité,



accueilli le verdict de Dieu sur leur vie et accepté le remede
— accepter le pardon que donne Jésus-Christ, ceux-la ont
maintenant acceés a une relation pleine avec Dieu.

Conclusion

Cette parabole, tres marquée par la dispute entre les
pharisiens et Jésus, nous livre un message d’'espérance et de
jugement. Peu importe la force avec laquelle vous avez dit non
a Dieu, peu importe 1’état dans lequel vous étes, vous pouvez
toujours revenir a Dieu en reconnaissant vos fautes et en
acceptant le Christ comme sauveur : lui, il peut vous remettre
sur la bonne voie, lui, il vous conduit vers Dieu. Cependant,
peu importe qui vous pensez étre, parce que si vous n’acceptez
pas l'appel de Dieu, les belles paroles et les beaux masques
sont inutiles.

Ou que nous en soyons, cette parabole nous interpelle : sur
notre relation actuelle avec Dieu, sur notre regard sur les
autres, sur notre image de nous-mémes. Encore aujourd’hui,
elle nous invite a nous tourner avec honnéteté vers Dieu pour
recevoir son pardon et entrer dans ses projets.



