Dieu se laisse trouver

Lecture biblique : Esaie 55.6-9

Dans ce texte, on a un peu l’'impression que Dieu joue a cache-
cache avec nous. Il s’agit de le chercher, mais il est
lointain tout en étant proche.. Ou est-il ? Comment le
trouver 7?

C'est surtout 1'expression du verset 6 qui a attiré mon
attention : le Seigneur « se laisse trouver ». Un peu comme
quand un adulte joue a cache-cache avec un enfant : il se
cache, mais pas trop. Il s’arrange pour que l’enfant arrive a
le trouver.

C'est un peu comme ca que Dieu agit envers nous. Il se laisse
trouver..

Un Dieu qui se laisse trouver

« Cherchez le SEIGNEUR pendant qu’il se laisse trouver. » Est-
ce a dire qu’'il ne se laisse pas toujours trouver ? En
réalité, on pourrait traduire différemment cette phrase. Il
n'y a pas vraiment de préfixe temporel en hébreu, qui
laisserait entendre que Dieu se laisserait trouver mais pour
un temps seulement. Et apres ce serait fini..

D’ailleurs la Traduction Gcuménique de la Bible (TOB) propose
« Recherchez 1le SEIGNEUR puisqu’il se laisse trouver,


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/21/dieu-se-laisse-trouver/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/09/cache-cache.jpg

appelez-le, puisqu’il est proche. »

L’idée n'est pas de dire qu’il faut le chercher maintenant
parce qu’apres il sera trop tard. L’affirmation est bien plus
profonde. Elle touche a 1’'étre-méme de Dieu. Le fait de se
laisser trouver, ou de se rendre proche, est dans la nature-
méme de Dieu. Le Seigneur est un Dieu qui se laisse trouver.
Alors, cherchons-le !

Et il faut qu’il en soit ainsi. Parce qu’on ne peut pas
trouver Dieu sans son aide. Il nous est inaccessible si nous
ne comptons que sur nos propres forces, notre intelligence,
notre sagesse ou notre connaissance. On ne le trouve pas par
nous-mémes, on le trouve parce qu’il se laisse trouver.

C'’est pourquoi dans les versets 8-9, Esale souligne la
distance infinie qui nous sépare de Dieu.

Le SEIGNEUR déclare

« Vos pensées ne sont pas mes pensées,

mes facons de faire ne sont pas les vétres.
Il y a une grande distance

entre mes facons de faire et les votres,
entre mes pensées et vos pensées.

Elle est aussi grande

que la distance entre le ciel et la terre. »

Si on n’'avait que ces versets, on dirait « laisse tomber.. ».
Comment connaitre un Dieu si différent, si éloigné de nous ?
La réponse est au verset 6 : parce qu’il se laisse trouver !

Voila ce qui est extraordinaire dans la révélation biblique.
Ce Dieu infini, tout-puissant, créateur de 1l'univers entier,
ce Dieu plus grand que tout ce qu’on peut imaginer, ce Dieu
qui, par nature, nous est si éloigné, nous petites poussieres
dans 1l'univers, créatures limitées et souvent pitoyables, ce
Dieu-la se laisse trouver par nous, il se rend proche de nous.

Toute 1’histoire de 1la révélation, c’'est 1’'histoire d’un Dieu



infini et inaccessible qui se rend proche de nous, accessible.
I1 laisse des traces de sa présence dans la Création, au plus
profond de notre conscience. Il se révele a travers les
prophetes qu’il a choisi. Et, comme couronnement de cette
révélation, il y a l'incarnation, la venue du Fils de Dieu
devenu homme. Il ne peut pas se faire plus proche de nous..

La formule d’'Esale est belle : Dieu se laisser trouver. Dieu
se révele mais sans s’'imposer. Il s’approche de nous mais sans
nous contraindre. Il appelle mais il ne nous force pas la
main. Il se laisse trouver..

Trouver Dieu pour se retrouver soi-méme

Chercher Dieu, comme nous y invite le prophete, implique bien
plus qu’une quéte religieuse ou philosophique. I1 y a un autre
appel qui lui est 1ié, au verset 7. Un appel a la repentance

Les gens mauvais

doivent abandonner leur conduite.
Celui qui fait le mal

doit abandonner ses pensées méchantes.
Tous doivent revenir vers le SEIGNEUR,
car il aura pitié d’eux.

Tous doivent revenir vers notre Dieu,
car il pardonne généreusement.

La repentance, c’est un changement radical, qui trouve sa
source dans le retour a Dieu. Cet appel au retour a Dieu
intervient au ceur de la promesse d’'un autre retour, celui du
peuple dans son pays, apres l1'Exil. C’est ici utile de
rappeler que les prophéties bibliques ne sont pas de simples
prédictions d’un avenir déja écrit. Elles sont l’occasion de
rappeler le projet de Dieu mais aussi d’inviter les lecteurs a
y entrer avec foi. Les promesses, ou les avertissements,
s’accompagnent toujours d’un appel.

Dans le message des prophetes, le plus important des retours



\

n'est pas le retour de 1'Exil a Babylone, c’est le retour a
Dieu. Tout comme le départ en exil du peuple était présenté
par les prophetes comme une conséquence de l’infidélité a
Dieu, la promesse du retour en Canaan implique un appel a un
retour a Dieu. Et c’'est la que les écrits prophétiques
revétent un caractere universel.

Nous ne sommes pas dans la situation des Juifs en exil a
Babylone mais a travers les siecles, 1’appel du prophete
parvient jusqu’a nous. N’avons pas aussi besoin de revenir a
Dieu ? Si Dieu nous parait silencieux et lointain, n'’est-ce
pas souvent parce que nousS nous sommes nous-mémes éloignés de
lui ?

Du coup, la thématique du retour a Dieu éclaire d’'un jour
nouveau le verset 6. Le Dieu qui se laisse trouver est aussi
le Dieu qui accueille toujours celui qui revient a lui. Le
pardon qu’il offre permet d’envisager tous Lles
recommencements. Le Dieu qui aura pitié est celui qui se
laisse toujours trouver.. et retrouver. Le Dieu qui pardonne
généreusement est celui qui est tout proche, prét a nous
accueillir.

Alors, il faut bien le souligner, le vrai retour a Dieu
implique des changements. Il s’agit d’abandonner certaines
conduites et certaines pensées. Cela ne peut étre sans une
remise en question. C’est la nature méme de 1la repentance
biblique qui n’est pas simplement un regret ou un remord mais
une décision ferme de changer, de se laisser changer par Dieu.

La repentance, le retour a Dieu, est le moyen d’'étre libéré de
ce qui est mauvais en nous. C’'est le chemin qui nous conduit a
nos racines oubliées, celles de 1’'image de Dieu en nous. Une
image brouillée, déformée, par le péché.

Le retour a Dieu est la source d’'un retour a soi-méme.
Trouver, ou retrouver Dieu, c’'est se retrouver soi-méme
homme, femme, créé a 1’image de Dieu.



Conclusion

« Cherchez le Seigneur puisqu’il se laisse trouver,
Faites appel a lui, puisqu’il est proche. »

Il y a dans cette phrase un appel et une promesse. L’appel,
c'est de sans cesse chercher le Seigneur. Nous en avons tous
besoin, parce que loin de lui, nous dépérissons, nous perdons
notre humanité-a-1’'image-de-Dieu. Nous devons le trouver pour
nous retrouver nous-mémes !

La promesse, c’est que Dieu se laisse trouver, qu’il se rend
accessible. Nous sommes pourtant infiniment loin de lui mais
toute la révélation biblique nous parle de ce Dieu qui se rend
proche et accessible, jusqu’'a devenir 1'un des nbtres, en
Jésus-Christ.

Ces paroles du prophetes étaient précieuses pour les Juifs
exilés a Babylone, au VIe siecle avant Jésus-Christ. Elles
peuvent 1’'étre aussi pour nous aujourd’hui, qui avons tout
autant besoin d’entendre cet appel et cette promesse.

Cherchez le Seigneur : il se laisse trouver !

Les seconds roles (V) :
Jonathan (1 S 20)

Ce matin, je vous propose de clore notre série sur les seconds
roles. Jusque la, nous avons vu avec Cain et Abel une histoire
de freres, avec Hagar et Sara, c’était une rivalité entre
épouses, avec Léa et Rachel, les deux puisque les deux scurs
ont épousé Jacob. La semaine derniere, nous avons porté notre


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-v-jonathan-1-s-20/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-v-jonathan-1-s-20/

attention sur les parents de Samson. Toutes ces personnes ont
vécu leur role secondaire soit dans 1’indifférence, soit dans
le désespoir et la colere. Ce matin, avec 1l'histoire de
Jonathan, c’'est une amitié que nous découvrons, et dans cette
amitié nous voyons comment Jonathan vit le fait d’étre un
second réle.

Quelques mots de contexte. Nous sommes au début de la période
des rois en Israél, apres la période troublée des Juges. Le
premier roi que Dieu a choisi s’appelle Saul. Saul transgresse
rapidement les regles que Dieu lui a fixées, et par
conséquent, Dieu lui retire son autorité de roi et choisit un
autre, un petit jeune, un berger anonyme mais qui prouve vite
ses qualités, David. David, le temps de se former, entre au
service de Saiil. Seulement, Sail refuse d’abandonner son tré6ne
— ce n'est pas le trone de fer, mais presque ! Il vit des
hauts et des bas avec David : parfois il le considere comme
son propre fils, mais le plus souvent, il cherche a le tuer -
et David a écrit plusieurs psaumes a cette période de sa vie.
Heureusement, David a un allié inattendu : le fils de Sall,
Jonathan. C’est son supérieur, mais ils combattent ensemble et
deviennent trés amis, au point de conclure un pacte de loyauté
L’un envers l'autre. Le passage que je vais lire maintenant se
situe apres une réconciliation entre Saul et David, qui laisse
présager que tout va bien se passer. Sauf que David n’est pas
dupe, il s’attend au pire, et il rejoint Jonathan pour tirer
au clair la situation.

Lecture

Cette longue séquence est constituée de trois scenes : David
rejoint Jonathan, lui confie ses craintes et le persuade de
l’aider a découvrir les véritables intentions du roi Saill.
Ensemble ils élaborent un plan en deux volets. Deuxieme scene,
David sort, nous assistons au banquet du roi Sail. Suite a la
question de Saul devant 1’'absence de son serviteur David,
Jonathan suit la premiéere partie du plan : il donne une fausse
excuse. La nous avons le point tournant du chapitre : si Sall



avait de bonnes intentions envers David, il devrait réagir
avec calme et compréhension. Sinon, sa colere prouverait sa
frustration de rater cette occasion d’'atteindre David. Et Saul
se met en colere. Fou de rage, il insulte son fils, 1lui
ordonne de lui amener David, et devant le refus d’'obtempérer
de Jonathan, il brandit sa lance contre lui, manquant de le
tuer. Jonathan sort. Troisieme scene, qui réalise la deuxieme
partie du plan : a 1l’'aide du code prédéterminé, Jonathan
avertit David des mauvaises intentions de Saul. Ils se
séparent dans la tristesse. Cette séquence, c’est le point de
rupture entre Saul et David. Toutefois ce n’est pas sur eux
que je souhaite me concentrer ce matin, mais sur Jonathan,
présent dans toute la séquence, tour a tour avec David et avec
Sall, Jonathan dont on n’entendra quasiment plus parler dans
la suite du récit.

1) Les tiraillements de Jonathan

a) tiraillé entre son pére et son ami

Jonathan est un homme tiraillé, partagé entre deux loyautés,
deux personnes a qui il veut étre fidele. D’'abord, il y a son
pere, évidemment, le roi Saul, celui qui a autorité sur tout
le peuple d’'Israél. Non seulement Jonathan doit obéissance a
son pere, mais il doit aussi étre loyal envers son souverain.
En parallele, Jonathan est ami de David, si ami que David
quitte 1'endroit ou il s’'était réfugié, preés de Rama, et
risque le tout pour le tout en allant voir Jonathan, puisqu’il
se rapproche dangereusement de Saul qu’il soupconne de vouloir
le tuer. Le risque que prend David montre 1’'intensité de
1l’amitié qui le lie a Jonathan.

Au début du texte, on sent une certaine naiveté de Jonathan

quand David lui confie ses doutes, Jonathan est persuadé que
son pere est bien disposé envers David, et qu’en tout état de
cause, il avertirait Jonathan, son fils, s’il avait quelque
ressentiment envers David. Jonathan est ami de David, mais il



fait confiance a son pere Saiul. Ses deux loyautés, jusque la a
peu pres compatibles, commencent a le tirailler franchement.

b) le basculement

Pendant cet entretien avec David, Jonathan fait un choix, en
deux étapes. Premierement, lorsque David lui jure au nom du
Seigneur lui-méme que sa vie est en danger avec Sail, Jonathan
accepte de lui faire confiance et il offre ses services : je
ferali ce que tu voudras. Et il adopte le plan de David qui
consiste a tester Sall lors du repas rituel de début de mois.
Par amitié pour David, Jonathan décide de lui faire confiance
et de participer a ce plan, j’'imagine au moins pour le
rassurer.

Jonathan ne fait pas que laisser le bénéfice du doute a
David : il s’implique totalement. En effet, c’est lui qui
imagine la deuxieme partie du plan, acceptant de considérer
1’éventualité selon laquelle son pere voudrait tuer David. Il
lui propose un code. Jonathan sait qu’il risque d'étre
considéré comme un traitre : si Saul veut tuer David et que
Jonathan 1le sauve, il se met en porte-a-faux vis-a-vis de son
pere Saul. Jonathan est bien conscient de ce danger, puisqu’au
moment de parler du code, il emmene David hors du palais, dans
un champ, a 1’abri des oreilles indiscretes.

Jonathan quitte David en rappelant son alliance avec lui.
C) mise a 1’épreuve

Le repas avec Sall est une mise a 1'épreuve, a la fois des
intentions de Sail, mais aussi de la loyauté de Jonathan vis-
a-vis de David. Aux cb6tés de qui Jonathan va-t-il réellement
se ranger ? On le voit, Jonathan suit le plan de David a la
lettre, et il défend David face a son pere enragé. Il risque
gros : Saul commence par Ll'insulter et il finit par
L’attaquer. Jonathan s’en va et avertit David de ce qui s'est
passé selon le code prévu.



Cette scene qui est le point tournant dans la relation entre
Saul et le futur roi David est aussi un point tournant dans la
vie de Jonathan. Dans cette scene, il a fait un choix : non
seulement il choisit de faire confiance a David, mais en plus
il va jusqu’a se mettre lui-méme en danger pour le protéger.

2) Le choix du second role

Creusons un peu les raisons du choix de Jonathan : qu’est-ce
qui l’'a fait basculer ?

Le premier élément, le plus évident, c’est 1’'amitié qui le lie
a David. Des leur rencontre, alors que Jonathan fils du roi
est le supérieur de David, ils deviennent amis et concluent un
pacte de solidarité, un peu comme des équipiers qui se
protegent et se soutiennent.

Cette amitié n’est pas la seule raison pour le choix de
Jonathan : s’il prend le parti de David contre Saul, c’est
aussi parce qu’il sait que David ne mérite ni la colere de
Saul, ni la mort. David est innocent, et Jonathan ne peut pas
le traiter comme un criminel alors qu’il n’'a rien fait de mal.
Jonathan résiste a son peére en vertu de son amitié envers
David et de son sens de la justice

I1l y a une troisieme raison : David est celui que Dieu a
choisi pour remplacer Sail qui s'est révélé indigne de sa
charge. David est le futur roi. Ce fait aurait d{ conduire
Jonathan a lutter contre David : en effet, Jonathan est
l'héritier de Salil, c’est lui qui aurait d( prendre sa suite
et recevoir 1l’autorité royale, ce sont ses enfants qui
auraient d0 devenir la premiere dynastie royale d’Israél.
Quand David est choisi, ce destin prestigieux s’évanouit. Non
seulement ca, mais en plus, la coutume pour les nouveaux rois
était, comme chez les lions, de mettre a mort les fils de
l'ancien roi, pour éviter tout risque de coup d’état.
Jonathan, comme le lui rappelle Sail, risque son héritage et
sa vie. Comment auriez-vous réagi ? Eh bien Jonathan renonce.



I1 abandonne son héritage, sans murmure, sans jalousie, sans
convoitise.

Jonathan encore supérieur a David, prend toutes sortes
d’initiatives pour aider David, pour le protéger. Il se met
lui-méme en danger. Tout cela parce qu’il reconnait que c’est
David que Dieu a choisi. Volontairement il se met au service
de David, et va méme, a la fin de la premiere scene, 1lui
demander sa bienveillance quand il sera roi : « tant que je
vivrai, tu agiras envers moi et ma maison avec fidélité ».
Jonathan, prince héritier, renonce a sa position pour devenir
le soutien du futur roi, David. I1 y a la plus que de
l’amitié, plus que de 1’'intégrité morale, il a 1l’'obéissance
volontaire a la volonté de Dieu.

Conclusion

Nous avions commencé notre série avec Cain, le frere ainé qui
enrage d’'étre supplanté par son petit frere et le tue.
Jonathan aurait pu agir comme Cain et suivre les conseils de
Saul, il aurait pu tres facilement éliminer son rival. Au
contraire, il choisit la voie de la justice et de l'humilité.
Il accepte d’'étre un second rbéle, sans amertume, et il fait
méme tout ce qui en son pouvoir pour aider et servir et
protéger le premier rbéle, celui qui est pour lui comme un
frere. Jonathan choisit la voie de la foi en entrant
activement dans le rdéle que Dieu lui a donné.

D’une certaine maniere, Jonathan dessine le chemin que prendra
le christ. Jésus, fils de Dieu, renonce a ses privileges
lorsqu’il devient un homme. Lui qui a créé le monde devient
une créature, volontaire, activement. I1 accepte d’étre
insulté, incompris, attaqué, et il s’offre a la croix.
Pourquoi ? Pas parce que nous sommes innocents, nous ne le
sommes pas ! Par amitié, par amour envers nous. Par humilité,
par obéissance a Dieu le pere. Lui notre Seigneur se fait
serviteur des plus petits pour que nous vivions et devenions a



notre tour fils du Dieu vivant.

Les seconds roles (IV) : les
parents de Samson (Jg 13)

Nous continuons notre série des seconds réles. Vous connaissez
Samson, le héros d’Israél, au moins pour son histoire avec
Dalila qui 1’a privé de sa force spectaculaire en lui coupant
les cheveux pendant son sommeil. Mais connaissez-vous ses
parents ? Savez-vous comment a commencé l’'aventure de Samson ?
Le récit que nous allons lire se trouve dans le livre des
juges. Avant de lire, je voudrais rappeler quelques éléments
de contexte : apres que le peuple d’'Israél est sorti d’'Egypte
avec Moise, il vit dans le désert avant d’entrer dans le pays
promis. Une fois installé, le peuple d’'Israél est censé vivre
sous la direction de Dieu lui-méme. Le probleme, c'est
qu’'Israél est un tout petit pays, entouré par toutes sortes de
voisins paiens, et que les Israélites se laissent
régulierement influencer par les croyances paiennes, oubliant
le Dieu qui les a sauvés. Lorsque le peuple se détourne trop
de Dieu, Dieu les livre aux mains de leurs ennemis. Dans ces
temps d’'épreuve, le peuple finit par retourner a Dieu en lui
demandant son aide. Dieu envoie alors un 1libérateur, un
sauveur, un « juge », qui remporte la victoire sur les ennemis
et assure la paix. Ce cycle, incrédulité-oppression-cri vers
Dieu-délivrance, ce cycle n'’intervient pas une fois, mais de
nombreuses fois pendant environ 300 ans. Le livre des juges a
sélectionné 12 sauveurs représentatifs de cette période, et
Samson est le dernier.

Lecture


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iv-les-parents-de-samson-jg-13/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iv-les-parents-de-samson-jg-13/

1) Un peuple en manque
d’espérance

Pour bien comprendre les parents de Samson, il faut déja
resituer la place de Samson dans l’'histoire d’'Israél. Comme je
vous l’'ai dit tout a l’'heure, le livre des juges met en valeur
le cercle — vicieux — des dérives spirituelles du peuple de
Dieu. A chaque fois que 1’histoire d'un juge est développée,
différentes étapes sont mentionnées : Israél fait le mal, Dieu
le livre aux mains des ennemis - dans notre cas, des
Philistins, qui habitent a 1’Quest. C’est a la fois un
jugement et je pense que ca représente la conséquence logique
de l'incrédulité : si Dieu est celui qui fait vivre, a partir
du moment ou on se détourne de lui, la vie se dégrade. Une
fois dans la détresse, le peuple opprimé revient vers Dieu en
prenant conscience que seul Dieu peut sauver, Dieu entend et
envoie un libérateur. Par rapport a ce schéma-type, on peut
relever deux anomalies.

La premiere anomalie, c’est que notre texte commence ainsi
« Les Israélites recommencent a faire ce qui est mal aux yeux
du SEIGNEUR. Et le SEIGNEUR les livre aux Philistins pendant

40 ans. °A Sora, il y a un homme, etc. » Vous avez remarqué, le
peuple n'a pas crié vers Dieu. Face a 1'oppression qui dure
toute une génération, 40 ans, le peuple ne se tourne pas vers
Dieu pour étre secouru. Il ne demande rien. Manifestement, le
peuple a oublié que Dieu peut sauver, et qu’il ne considere
plus Dieu comme celui qui peut apporter une réponse a la
détresse. On a 1’impression que cette situation de soumission
a un peuple étranger leur parait inévitable, voire normale. Le
livre des juges montre que le cycle qui se répete n’est pas
régulier : en fait, la situation spirituelle du peuple
s'aggrave. Le retour vers Dieu, la réaction de foi face a
l'épreuve devient de plus en plus difficile. On pourrait
comparer la situation a un enfant qui fuirait la maison
familiale en claquant la porte tous les 6 mois. Une fois sorti



de la maison, il se retrouve en pleine forét en proie aux
bétes sauvages, au froid, a la faim, etc. Devant ces
difficultés, il revient chez lui et sonne a la porte pour que
ses parents lui ouvrent et le soignent. Cependant, au fil du
temps, le chemin pour rentrer chez lui devient de plus en plus
flou, et un jour, alors que ca fait des années qu’il fugue et
revient, un jour il oublie completement ou se trouve sa
maison. C'est cette impression que donne le peuple, car dans
la détresse et 1’oppression il ne sait plus que demander, a
qui, comment, pour étre sauvé.

La deuxieme anomalie du texte, c’'est la caractérisation du
sauveur que Dieu appelle. Notre texte est le seul du livre a
mentionner un appel de Dieu deés la naissance. Jusque la, Dieu
s'adressait a un homme directement pour lui confier une
mission a court ou moyen terme. La, au contraire, 1'appel
commence deés avant la naissance, ce qui donne 1’impression que
le sauveur va étre différent des précédents. De méme, Dieu
formule des exigences treés claires vis-a-vis de cet homme, ce
qui est sans précédent parmi les juges. Le sauveur est mis a
part dés le ventre de sa mere, il est consacré a Dieu. Cette
consécration a Dieu se concrétise par plusieurs regles
l’abstention de tout produit de la vigne, l’abstention de tout
ce qui est impur (p. ex. toucher un cadavre ou manger un
aliment interdit) et le fait de ne pas couper ses cheveux. Les
regles et 1'appel du bébé semblent suggérer que ce sauveur
sera exceptionnel. Il y a pourtant un « mais » qui jette une
ombre sur cette interprétation : 1’ange dit a la femme que son
fils commencera a sauver le peuple. Il sera un début de
sauveur, pas un sauveur a part entieére. Ainsi on a une tension
qui annonce la vie de Samson : c’est de loin le juge le plus
fort, mais c’est aussi celui qui comprend le moins sa mission
et qui écrase ses ennemis sans autre raison que la vengeance
personnelle.

De 1a méme maniere que la situation spirituelle du peuple se
dégrade, la situation des sauveurs se dégrade aussi, puisque



le dernier, Samson, qui recoit plus de Dieu que les
précédents, a en fait une mission partielle, inférieure, qu'il
remplira pour de mauvaises raisons.

2) Un couple déconnecté de Dieu

Les parents de Samson sont tout a fait représentatifs du
probleme global. A leur échelle, ils offrent une peinture
parlante de la situation spirituelle du peuple. Le texte que
nous avons lu commence comme une banale scene d’annonciation
un couple stérile, un ange de Dieu, la promesse d'un enfant.
Tous les ingrédients sont réunis, sauf que la situation
s'emballe, et tout devient compliqué. Le couple peine a
comprendre ce qui se passe, et illustre malheureusement le
manque de foi et d’espérance qu’on trouve chez le peuple.

Premierement, voyez la réaction de Manoah. Quand sa femme lui
explique ce qui lui est arrivé, il se tourne vers Dieu pour
lui demander confirmation. Dieu entend, et il envoie son ange
confirmer sa promesse, sauf que 1l’ange va voir la femme, pile
quand Manoah est absent. Ensuite, dans le dialogue entre
1’ange et Manoah, 1’ange répond avec réticence — soit en ne
répondant pas, soit en le redirigeant vers quelqu’un d'autre
il n'y a pas de véritable échange. Manoah a du mal a
accueillir la révélation de Dieu.

Le texte n’est pas dénué d’ironie : 1'époux est nommé, ce qui
suggere son importance dans le récit. Par contre, sa femme
reste anonyme tout au long du texte, c’'est la femme de..
Pourtant, Dieu s’adresse a la « femme de », et pas a celui qui
parait important. Dieu parle aux anonymes, a Ceux que nous ne
prenons pas la peine de nommer. Avec insistance, il choisit de
se révéler a ceux qui sont plus faibles, méprisés, sans statut
reconnu. Et Manoah peine a accueillir cette révélation qui lui
parvient de maniere non conventionnelle.

Je me demande si ce texte ne nous interpelle pas dans notre
manieére d’entendre nous aussi les révélations de Dieu. Sommes-



nous capables de reconnaitre les moments ou Dieu parle en
dehors des conventions qui nous rassurent ? est-ce que parfois
nous n'avons pas des préjugés qui nous rendent sourds a la
voix de Dieu, parce que quelqu’un nous parait trop jeune ou
trop dépassé, trop illuminé ou trop conventionnel, trop
faible, trop instable, trop différent.. ? Tout n’est pas
révélation de Dieu bien sir, mais Dieu ne reste pas
silencieux, et nous sommes appelés a reconnaitre les moments
ou il parle, avec prudence et sagesse bien s{r, mais nous ne
devons pas disqualifier wun projet, une parole ou un
avertissement sous prétexte que cette parole de Dieu nous
vient par quelqu’un que nous n'aurions pas choisi.
Régulierement, Dieu choisit les faibles, 1les nuls, les
inadaptés, et je pense qu’'il nous appelle non seulement a les
voir comme lui il les voit, mais aussi a les écouter avec le
méme respect que ceux qui nous impressionnent par leur statut,
leur réputation, leur expérience.. Manoah, lui, sous prétexte
que sa femme n’a pas voix au chapitre a la maison ni dans la
société, Manoah discrédite la révélation sérieuse que Dieu lui
a pourtant adressée, et le fait que l’'ange réapparaisse a la
femme prouve que Dieu 1’a vraiment choisie, elle 1l’anonyme.

Une fois la révélation de Dieu accueillie, Manoah et sa femme
ont du mal a la comprendre, et on le voit a plusieurs
reprises. Suite a la premiere apparition de 1’ange, la femme
court raconter a son mari ce qui lui est arrivé. Sauf qu'elle
en oublie en route. Elle passe sous silence les cheveux, mais
on sait qu’elle le mettra en pratique puisque Samson adulte a
les cheveux longs. Plus grave, elle oublie 1’essentiel : leur
fils commencera a sauver le peuple. Elle ne rapporte a manoah
que les regles a suivre. Pareil, dans sa priere ou dans son
dialogue avec l'ange, Manoah ne pose aucune question sur le
sens de cette naissance ou des exigences : il se focalise sur
les regles sans s’intéresser a la mission qui leur donne du
sens. A la fin, quand il comprend que 1’ange représente Dieu,
il panique et se focalise sur le détail sans chercher a
comprendre — et dans ce cas-la, c’'est sa femme qui rappelle le



sens des entrevues : Dieu n'apparalt pas pour faire une
promesse et tuer celui a qui il a choisi de se montrer !

I1T me semble que c’'est l’exemple d'une écoute au premier
degré, qui manque de perspective, qui manque de sens. C'est
trés bien de respecter les regles — c’est Dieu qui les fixe -
mais il ne faudrait pas séparer les regles de leur but, et se
focaliser sur la préparation au détriment de la mission.
Autrement dit, il ne faut pas prendre les moyens pour le but.
C’'était le cas des pharisiens a 1’époque de Jésus, qui
respectaient les plus petits commandements et oubliaient
d’aimer leur prochain — alors que les deux vont ensemble ;
c’est parfois notre cas quand nous perdons de vue les projets
de Dieu en nous focalisant des détails. Notre but n’est pas
d’aller aux études bibliques, de venir a toutes les réunions,
ou de remplir les cases d’'un planning : notre but c’'est d’'étre
des témoins que Dieu sauve aujourd’hui. Et pour c¢a, pour nous
équiper, nous avons des réunions, pour prier, pour nous
laisser instruire, pour écouter Dieu, pour nous améliorer, et
¢a, ca demande une organisation. Mais 1le but n’est pas
l'organisation, ou méme les activités : le but, c’'est que
notre vie soit un témoignage vivant que Dieu sauve
aujourd’hui.

Enfin, le couple peine a reconnaitre Dieu. La femme qui a vu
L’ange décrit a son mari extraordinaire qui ressemble a un
ange, mais elle na va pas jusqu'a l'affirmer. Ensuite, tous
les deux vont parler de l’ange comme d’un homme : v.8 fais
revenir 1’homme de Dieu, v.10 1’homme est revenu, Manoa
l'invite a manger et il lui demande son nom. Ce n’est que
quand l’ange disparait au milieu du sacrifice que manoah
comprend enfin qui c’'était — et c’est la panique. Le couple
comprend que c’'est une prophétie sérieuse, ils en oublient le
sens, mais en plus ils ne sont pas au clair sur l’origine de
la prophétie. Manoah prie Dieu pour que l’homme revienne, mais
face a 1'homme il est prét a 1l'honorer lui et pas Dieu — c’est
pour ca qu’'il demande plusieurs fois son nom. Le nom de



L’enfant révele lui aussi un décalage par rapport a Dieu : les
autres couples stériles de la Bible nomment leur enfant
d’apres une action de Dieu ou en relation avec lui. La, samson
est nommé en rapport avec le soleil, shemesh, a priori une
divinité paienne. A aucun moment le couple n’exprime de la
reconnaissance vis-a-vis de Dieu, et ils ne lui offrent un
sacrifice que parce que l’ange les y fait penser.

Le couple est déconnecté de Dieu. Quand Dieu intervient dans
leur vie, tout coince : 1l'accueil de 1la promesse, la
compréhension de cette promesse, l'origine de cette promesse.
Ils sont devenus presque incapables de reconnaitre
l'intervention de Dieu, et en ca ils représentent bien
l’incrédulité du peuple.

Conclusion

Les parents de Samson refletent 1'état de leur peuple a cette
époque, un état d’'incrédulité tragique, une surdité a Dieu, un
aveuglement, l'apathie de ceux qui n’attendent plus rien de
Dieu. Et pourtant, pourtant, Dieu intervient. Il envoie encore
un sauveur, et il y met une application particuliere : deux
manifestations d’ange, vocation avant 1la naissance,
consécration de 1’enfant.. Tant bien que mal, son intervention
est recue, partiellement, avec difficultés. Encore une fois,
ce texte nous montre la fidélité de Dieu, qui n’'attend pas
toujours que nous ayons la foi suffisante pour intervenir, qui
n'attend pas que nous soyons capables de tout comprendre pour
nous parler. La fidélité de Dieu est une grace. Mais ce texte
nous rappelle aussi que ce n'est pas parce que Dieu se
manifeste aux aveugles que nous devons fermer les yeux et lui
tourner le dos. Au contraire, nous sommes appelés a tendre
l'oreille pour écouter Dieu, a ouvrir les yeux sur les
interventions étonnantes de Dieu, a nous tourner vers lui avec
espérance, avec reconnaissance, avec foi.



V4

Les seconds roles (III) : Léa
(Gn 29.15-35)

Nous continuons notre série des seconds roles. Je vous propose

ce matin de méditer un épisode de la vie de Léa, la 1° femme du
patriarche Jacob. Peu a peu nous descendons le cours de
l'histoire biblique, puisque d’abord nous avions vu Cain, le
premier fils de 1'histoire, et, la semaine derniere,
Ll'histoire d’Agar la servante d’Abraham et Sara.

Lecture

Cette histoire rocambolesque est vraiment étonnante : nous
sommes face a une histoire d’amour freinée par de nombreuses
complications. Jacob, jeune homme fraichement arrivé chez son
oncle Laban, tombe amoureux de la belle Rachel. Toutefois, ils
ne pourront pas vivre cet amour avant longtemps : Jacob doit
travailler 7 ans pour gagner 1'équivalent d’un cadeau de
mariage pour pouvoir épouser Rachel. Ce premier obstacle est
surmonté aisément : le récit nous rapporte que Jacob aime
tellement Rachel qu’il ne voit pas le temps passer. Arrive
enfin le mariage, avec son atmosphere festive, et voila que
Laban dupe son neveu en donnant a Jacob son autre fille, Léa.
La mariée était souvent entierement voilée, ce qui explique
qgue Jacob ne comprenne la supercherie que le lendemain. Fou de
rage, il va voir Laban qui lui sert une excuse douteuse et lui
propose d’'épouser Rachel s'il veut bien travailler sept ans de
plus. Jacob et Rachel sont le type-méme des jeunes amoureux
qui doivent se battre pour vivre leur passion et qui tendent a
susciter notre affection, notre sympathie, notre indignation
devant tant de machinations ! Pourtant, le récit biblique
recouvre de nuances ce résumé un peu simpliste, et nous invite
a aller plus loin.


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iii-lea-gn-29-15-35/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iii-lea-gn-29-15-35/

1) Jacob : le trompeur trompé

D’abord, le texte biblique nous présente Jacob sous les traits
d’un trompeur trompé. En effet, si on replace cet épisode dans
le contexte global de la vie de Jacob, on se rend compte que
jusque la, c’était lui qui trompait les autres. Jacob a en
effet trompé et son frere ainé, Esali, et son propre pere, le
vieil Isaac, dans 1’espoir d’obtenir 1’héritage di au fils
ainé. Rappelez-vous sa premiere machination, quand il cuisine
un plat de lentilles a son frere affamé et lui donne en
échange du droit d’ainesse. Plus tard, alors qu’Isaac va
mourir et souhaite voir son fils ainé pour 1le bénir tout
particulierement et lui transmettre son héritage, Jacob se
déguise en Esalu et trompe son pere devenu presque aveugle.
C'est a cause de ses machinations que Jacob est forcé de fuir
chez son oncle Laban, pour éviter la colére d’'Esail, furieux de
s’'étre fait rouler non pas une, mais deux fois.

Chez Laban, il rencontre un maitre de duperie. Premieérement,
Laban lui propose de travailler sept ans pour mériter sa
fille. A 1'époque, l'époux devait apporter une certaine somme
d’argent a la famille de 1’'épouse. Comme Jacob est en fuite,
il n’a rien a donner. Du coup, Laban lui propose de travailler
pour lui et de retenir son salaire comme dot. Sauf que, si on
transpose les années de travail en argent, on se rend compte
que Laban demande a Jacob deux fois plus que la dot
coutumieére. Laban, sous ses airs bien intentionnés, profite de
la situation ou se retrouve Jacob. Deuxiemement, au mariage,
Laban fait épouser sa fille ainée Léa au lieu de Rachel, sans
en avertir quiconque. Je ne sais pas si vous étes d’'accord
avec moi, mais c’est un peu facile pour Laban de se référer a
la coutume selon laquelle 1’'ainée doit se marier la premiére.
Comme si, en sept ans de vie commune, il n’avait jamais eu
l’occasion d’aborder le sujet ! Clairement, Laban cherche a
extorquer sept ans de travail supplémentaires a Jacob (a
nouveau deux fois la dot !).



Jacob a donc trouvé plus trompeur que lui. On pourrait penser
que c’'est un hasard, mais si on compare le mariage de Jacob
avec sa vie passée, on releve quelques similitudes qui
révelent le sens caché de cette tromperie. La similitude 1la
plus évidente, c’est 1'aveuglement dont Jacob fait preuve en
croyant épouser Rachel. Celui qui a profité de 1la malvoyance
de son pere se retrouve incapable de voir quelle femme il
épouse, tout comme Isaac ne voyait pas quel fils il bénissait.
En épousant Léa malgré lui, Jacob se retrouve du c6té des
dupes, des trompés, et j’'imagine qu’a 1’indignation de se voir
refuser Rachel s’ajoute la rage d’avoir été manipulé. La
situation est d’autant plus ironique, que cette fois, ce n'est
pas le cadet qui se fait passer pour 1’ainé — comme Jacob
déguisé en Esal — mais c’est la fille ainée qui passe pour la
cadette. Ainsi, dans 1l’histoire du patriarche Jacob, la roue
commence a tourner et c’est le début d’un itinéraire qui va le
conduire a se réconcilier avec son frere.

2) La rivalité entre les deux
épouses

Passons a Léa. Léa est en tension avec Rachel. Dans cette
tension se superposent la rivalité entre freres et seurs, dont
nous avions eu un exemple avec Cain et Abel, et la rivalité
entre épouses d’un méme homme, comme 1’illustrait la semaine
derniere 1’'histoire de Sara et Hagar.

La rivalité entre les deux seurs repose sur la beauté
éblouissante de Rachel. Le récit dit de Léa qu’elle a les yeux
délicats, et sous-entend par la que la beauté de son regard
est le trait le plus marquant de son apparence. Cependant, la
beauté de Rachel éclipse les doux yeux de Léa. La version de
la NBS dit que Rachel est d’une tres grande beauté, mais dans
le texte original, il y a une insistance puisque Rachel est
décrite ainsi : elle avait une belle allure et une belle
apparence. On imagine bien que Rachel éclipse Léa depuis



longtemps, comme c’est parfois le cas dans les phratries. Et
on imagine bien que Léa en concoit de 1’amertume, d’autant que
c'est elle l’ainée.

L'arrivée de Jacob renforce cette tension, puisqu’il tombe fou
amoureux de la belle Rachel. Encore une fois, Léa est
éclipsée. Pendant les sept premieres années, elle voit Jacob
courtiser sa petite seur, alors que personne ne s’'intéresse a
elle. Si elle avait eu un prétendant, Laban aurait slrement
agi autrement. Mais sept ans passent, et personne ne veut
d'elle. Laban l’utilise donc dans son entourloupe, mais on
peut se demander si ce n’est pas aussi l’occasion pour Laban
de marier une fille que personne ne veut épouser. Ainsi, Léa
est non seulement un poids qu’on se refile, mais elle devient
aussi un obstacle dans l’histoire entre Jacob et Rachel.
Personne ne lui demande son avis.

Peut-étre, pendant les noces, s’'est-elle prise a espérer
gagner un peu l’'affection de Jacob, maintenant qu’il était
forcé de la regarder. Mais Jacob n’en a que pour Rachel, et ne
voit en Léa que la tromperie de Laban.

Du coup, la rivalité entre les deux seurs demeure, et va
colorer leur progéniture, puisque les enfants de l’'une et de
l’autre, ainsi que de leurs servantes respectives, vont servir
a attirer 1’attention du mari. Léa ressort gagnante, puisque
sur 12 fils et 1 fille, c’'est elle qui l’emporte, avec un
total de 8 garcons et une fille (presque 3 de la descendance
de Jacob). Toutefois, Jacob continue de n’aimer que Rachel,
et, apres le déces des deux femmes, son favoritisme continue.
Dans la suite des événements, sur ses douze fils, Jacob
accorde une nette préférence aux deux garcons nés de Rachel

Joseph et Benjamin, ce qui suscitera une terrible jalousie
dans la phratrie au point que les freres vendront Joseph comme
esclave et le déclareront a Jacob. Vous le voyez, Jacob n'a
pas fini d’étre trompé ! De méme, et c’est plus malheureux, la
rivalité présente entre Esali et lui, ainsi qu’entre ses deux
femmes, va se propager aux enfants débouchant sur un conflit



presque mortel.

3) L’amour de Dieu envers Léa la
détestée

J'aimerais m’attarder un peu sur Léa et sur ses premiers
enfants. Jusque la, Dieu n’était pas mentionné, et on ne sait
pas trop ce qu’'il pense des événements. La seule mention de
Dieu arrive pour parler de Léa apres son mariage, alors
qu’'elle est forcée de vivre avec un mari qui la méprise et une
seur qui la déteste autant. Dans cette situation, Dieu prend
pitié de Léa et décide d’intervenir en sa faveur. Léa n'’est
pas un fardeau ou un obstacle a ses yeux, c’'est une personne
dont le malheur pousse Dieu a 1l'action. Je suis toujours
étonnée par ce récit, et d’autres qui lui ressemblent, a cause
du verset 31 : Dieu vit que Léa était détestée et il la rendit
féconde. La mention de Dieu n’est pas nécessaire pour
comprendre la suite des événements, mais le récit biblique
souligne 1l'attention de Dieu envers ceux que les autres
rejettent ou utilisent.

Pour répondre au probléme de Léa, détestée par son mari et sa
seur, Dieu lui permet d’avoir les premiers enfants. Non
seulement 1'honneur est rétabli parce qu’elle a donné
naissance a l’'ainé, mais en plus elle enfante quatre garcgons
d'affilée, ce qui la remet nettement sur le devant de la
scene. Ce qui est en jeu, la, c’est 1'honneur de Léa, 1l'ainée
qui a toujours vécu dans 1’'ombre de sa secur. Par ses enfants,
elle retrouve la place qui lui est due. Elle donne naissance a
Juda, l'ancétre du puissant roi David, du prestigieux Salomon,
et du Messie, Jésus-Christ.

Avant de conclure, j'aimerais juste attirer votre attention
sur l’'itinéraire spirituel de Léa. J'ai arrété la lecture aux
quatre premiers fils de Léa. Vous avez remarqué que chaque nom
d’enfant traduit un état d’esprit, une émotion, une attente.
Avec le premier, Ruben, Léa reconnait que son enfant est une



bénédiction de Dieu, qui a vu et répondu a son affliction. A
travers son fils, elle espere gagner l'affection de 1’homme
qui 1'a épousée : maintenant, mon mari m’aimera. Au deuxieme,
Siméon, elle reconnait encore que Dieu l'a entendue et 1'a
bénie. Au troisieme, son espoir d'attirer enfin l’attention de
son mari transparait dans le nom de Lévi : cette fois enfin,
mon mari s’attachera a moi. Elle n’attend plus d’'amour, mais
espere toujours recevoir quelque faveur de la part de son
mari. Jusque la, Léa reconnait la compassion de Dieu mais elle
reste obnubilée par le regard de son mari, et les bénédictions
que Dieu lui accorde sont moins un sujet de joie qu’un moyen
de mériter 1'amour dont elle est privée.

C'est au quatrieme, Juda, qu’un changement s’opeére en Léa
cette fois, je célebrerai le Seigneur. C’est au quatrieme
qu’elle se tourne enfin vers le Seigneur pour le remercier.
Avec Juda, Léa recoit les bénédictions de Dieu pour ce
qu’'elles sont : une preuve d’amour. Jusque la, Dieu se
tournait vers elle et elle se tournait vers son mari.
Maintenant, elle se tourne vers Dieu et lui adresse sa
louange, autrement dit, maintenant, 1’amour de Dieu lui
suffit, elle n'a plus besoin de chercher ailleurs. Comme la
semaine derniere avec Ismaél, on a la un bilan mitigé de la
situation de Léa : elle finit par étre respectée, mais 1’amour
qu’elle attend de son mari ne vient pas. Par contre, malgré le
désintérét de Jacob, elle devient capable de recevoir 1'amour
de Dieu.

Conclusion

Je ne crois pas que l’amour de Dieu remplace l’'amour d’un
conjoint, d’une seur ou d’un parent. Etre aimés de Dieu ne
nous condamne pas a une vie solitaire ! Toutefois, 1’amour de
Dieu pour nous est le fondement nécessaire de notre vie, dont
on ne peut pas se passer, qui nous permet de supporter les
tempétes, les pertes, les afflictions. Dans 1’amour que Dieu a
pour nous, nous recevons la certitude d’étre toujours entendu,



méme si tous se détournaient de nous. Dans cet amour, nous
trouvons un sens a notre vie que personne ne peut remettre en
question, dans le regard de Dieu nous trouvons une dignité que
nul ne peut détruire. Dieu nous aime, et dans cet amour nous
avons les ressources qui nous sont essentielles, quels que
soient les cahots sur notre route.

Que 1’'histoire de Léa nous aide a discerner les preuves de
1l’amour de Dieu pour nous et a nous épanouir dans cette
relation essentielle que Dieu veut nouer avec nous.

Les seconds roles (II) : Agar
et Ismael (Gn 21.8-21)

Dans la série des seconds r6les commencée la semaine derniere
avec Cain, j'aimerais ce matin méditer avec vous l'histoire
d’une autre personne de la Bible, qui n’'a rien a envier aux
intrigues compliquées des séries américaines ou des romans
d’été, 1'histoire d’Agar et de son fils Ismaél. Nous sommes au
tout début de l'histoire d’'Israél, a 1'époque d’Abraham, le
premier patriarche, celui a qui Dieu donne la vocation d’étre
source de bénédiction pour tous les peuples. Cette vocation
revét plusieurs aspects, dont 1’appel a quitter son pays pour
la terre promise, et la promesse qu’Abraham aura un fils. Vous
savez slrement qu’'au moment ou Dieu fait cette promesse,
Abraham et sa femme Sara, bien que mariés depuis tres
longtemps, n’ont pas d’enfant. A plusieurs reprises au cours
des années suivantes, Dieu redira a Abraham qu’il aura un
fils, sans pour autant se presser de réaliser sa promesse.
Sara finit par proposer a Abraham de faire appel a une mere
porteuse, ou plutét a sa servante, une égyptienne, nommée
Agar, pour donner a Abraham un fils. Agar enfante Ismaél. Dieu


https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-ii-agar-et-ismael-gn-21-8-21/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-ii-agar-et-ismael-gn-21-8-21/

s’adresse a nouveau a Abraham pour lui dire qu’il aura un fils
avec Sara, qu’il nommera Isaac. Le temps passe, et finalement,
alors qu’'Ismaél est déja adolescent, Sara, pour qui la
vieillesse s’est ajoutée a la stérilité, Sara enfante et donne
naissance au petit Isaac. Le texte de ce matin commence lors
de la féte qu’Abraham organise pour célébrer le sevrage du
petit Isaac. Gn 21.8-21

Lecture
1) Une situation familiale
complexe

Quelle histoire ! On est en plein dans la pate humaine : 1la
Bible nous plonge ce matin dans une histoire de pere et de
fils, de couples, de jalousie, d’'abandon, de peur, de
désespoir, et de survie. C’'est une histoire qui s’'insere dans
le récit des grands projets que Dieu a établis pour 1la
descendance d’Abraham, ancétre du Messie, qui raconte 1la
naissance de deux peuples, et qui en méme temps s'attarde de
manieére minutieuse sur les sentiments de trois individus,
Abraham, Sara et Agar.

Reprenons la situation : nous avons d’un c6té Sara, épouse
légitime d’Abraham, mere d’'Isaac, le fils promis, celui qui
doit hériter de la vocation grandiose d’Abraham. De 1’autre
c6té, nous avons Agar, une esclave, une étrangere — elle est
régulierement désignée comme 1’'Egyptienne, celle qui vient
d'ailleurs — qui se retrouve mere du fils ainé d’Abraham,
Ismaél. Si on devait classer en premiers et seconds rdles, on
dirait que Sara et Isaac, bien que légitimes et récepteurs de
la promesse divine, sont devancés par Agar et Ismaél — au
moins chronologiquement. On imagine bien la tension et la
rivalité qui peuvent les opposer. Au milieu, nous avons
Abraham, qui semble un peu dépassé par la situation.

Leur histoire prend un tournant décisif lorsqu’a la féte



donnée en 1’honneur d’'Isaac, Sara — qui surveillait peut-étre
un peu Ismaél — voit Ismaél rire et demande aussitdt
qu’Abraham renvoie et le fils et sa mére. Si on se tient a ces
éléments, on a 1l'impression que Sara réagit de maniere
hystérique ! Pour comprendre sa réaction, on peut se pencher
sur la faute d’'Ismaél : il a ri, ou traduit autrement, il a
joué. Il y a deux possibilités : soit il s'’est moqué de son
petit frere, en riant de lui, et Sara aurait vu dans leur
relation 1’animosité qui existe Agar et elle-méme. Soit Ismaél
a joué tout a fait normalement avec Isaac, ce qui aurait fait
craindre a Sara qu’Ismaél soit sur le méme plan qu’Isaac et
que du coup il recoive une partie de son héritage — c’est ce
qgu’'elle dit au v.10 : « chasse-les car le fils de cette
servante n'héritera pas avec Isaac, mon fils ! » Les deux
propositions ne s'’excluent pas, d’ailleurs.

Sara pose donc une sorte d’ultimatum, qui laisse Abraham muet
mais affligé, parce que Sara lui demande de se séparer d’un de
ses deux fils.

Avant d’aller plus loin, j'aimerais attirer votre attention
sur le statut d’Agar et Ismaél. Agar et Sara ne sont pas sur

le méme plan : Sara est la femme légitime d’Abraham, sa
compagne depuis des décennies, sa fidele épouse. Agar, quant a
elle, est une moins que rien dans ce foyer : étrangere,

esclave, sans aucun droit, utilisée par ses maitres pour
compenser la stérilité de Sara, simplement tolérée parce
qu’elle a donné un fils a Abraham. Abraham n’a aucun sentiment
pour elle, il se fiche de son destin, sa peine va vers son
fils. Quant a Ismaél, il doit avoir quoi, entre 12 et 15 ans,
ce qui signifie que pendant au moins une dizaine d'années, il
était 1’'héritier, 1’'ainé, celui qui recevait sans partage
l’attention de son pere. Du jour ou Sara tombe enceinte, il
n'est plus qu’une erreur, un détour sur le chemin de la
promesse divine. Il est le rappel vivant de 1'incrédulité
d’abraham et sara qui ont un peu forcé la main de Dieu lorsque
L’enfant promis tardait a arriver. Isaac, ce petit nourrisson,



ce cadet, rafle toute 1l’attention et éclipse totalement
Ismaél.

Le texte transpire 1’animosité dont Agar et son fils sont
l'’objet : personne ne les appelle par leur nom (cette
servante, le fils de la servante, le fils de 1’étrangere),
personne ne s'adresse a eux directement pour améliorer 1la
situation — ils sont impuissants, livrés au bon vouloir du
maitre.

2) Agar et Ismaél chassés dans le
désert

Devant 1’indécision d’'Abraham, Dieu décide d’'entrer en jeu et
il lui recommande de céder aux exigences de Sara. Ce faisant,
Dieu ne justifie pas Sara contre Agar, il ne dit pas qu'Agar
est coupable ou que Sara a raison de vouloir les chasser.
Simplement, il rappelle a Abraham que le fils de la promesse,
celui qui doit devenir a son tour source de bénédictions, le
futur ancétre du Messie, c’est l’enfant miraculeux, Isaac, que
Dieu a fait naitre dans des circonstances impossibles — non
sans paralleles avec la naissance de Jésus vous noterez.
Depuis le premier appel de Dieu a Abraham des décennies
auparavant, c’est Isaac qui était prévu. Ismaél n’était pas
prévu, c’'est presque une erreur de parcours, et il ne doit pas
devenir un obstacle aux projets prévus pour Abraham et
d’'Isaac.

Pour autant, Dieu ne s'arréte pas a cette logique. Bien que la
naissance d’'Ismaél ne corresponde pas aux plans de Dieu, mais
qu’il soit le fruit de 1’impétuosité humaine et de ses actions
hatives qui engendrent plus de problemes que de solutions,
Dieu faconne un plan pour cet enfant inattendu. Dieu a fait
alliance avec Abraham, et parce qu’'Ismaél est le fils de son
allié, Dieu va le bénir. Il ne lui donne pas la place prévue
pour Isaac, étre l'ancétre du Messie, mais il prévoit de le
bénir aussi, autrement, en faisant de lui 1’ancétre d’un



peuple.

Rasséréné, Abraham renvoie donc Agar et Ismaél qui se
retrouvent dans le désert, errant avec une outre d’'eau et une
miche de pain. Lorsque l'outre est vide, Agar pense que c’est
la fin. Elle ne voit pas d’issue a sa situation et dans ce
désert désespérant, sans rien a boire ni manger, elle prend
conscience que son fils va mourir, son unique, le seul a lui
accorder de l’'importance, le seul qui l'aime, celui qui a fait
basculer sa vie et qui a transformé son existence par la joie
et 1'émerveillement de 1la maternité mais qui 1’a aussi
précipitée dans le drame familial qui aboutit a son errance.
Elle l’'installe sous un arbrisseau, alors qu’'il est sans
forces, et elle va le plus loin possible de lui, accablée par
1’idée de voir mourir le seul étre qui lui soit cher.

3) Un Dieu quli écoute et qui
répond

Mais au dernier moment, alors qu’on se demandait ou Dieu était
passé et si sa promesse était vaine, Dieu 1'ange de Dieu parle
a Agar et il la réconforte, il 1lui rappelle 1la promesse
qu'elle a déja recue lorsqu’elle était enceinte et qu’Abraham
aussi a recue : ton fils ne va pas mourir. Non seulement il va
vivre, mais en plus Dieu a des projets pour lui. A cette
promesse, Dieu ajoute un signe : un puits. A partir de ce
moment-la, Dieu prend soin d’'Ismaél et d’Agar, Dieu pourvoit a
leurs besoins et veille sur eux, leur accordant sa
bénédiction.

J'aimerais juste souligner deux-trois éléments de cet épisode.
Premierement, Dieu appelle Agar par son nom — c’'est le seul a
le faire. Tout 1le monde la consideére comme une simple esclave,
sans identité, et personne ne lui parle. Au contraire, Dieu
lui adresse la parole et lui montre son intérét pour elle

qu’'est-ce que tu as, Agar ? Méme si elle ne répond pas, Dieu
lui donne la possibilité de s’exprimer. Dieu accorde a chacun



une dignité pleine et entiere. Pour lui, tout individu est une
personne a part entiere, digne de recevoir son attention,
digne d’étre en relation avec lui, digne de recevoir sa
compassion. Alors que notre vision des choses est souvent
saturée de peur, d’égoisme ou d’'indifférence — et Abraham et
Sara n'y font pas exception — Dieu regarde toujours l’individu
comme d’abord une personne digne d’intérét et il nous appelle
a ne pas tomber dans les pieges du mépris mais a regarder
1l’autre comme Dieu le regarde : avec respect et compassion.

Deuxiémement, Dieu entend le garcon. Or Ismaél veut justement
dire : Dieu entend. Ismaél avait été nommé ainsi parce qu’il
représentait a 1’époque 1’'exaucement des prieres d’Abraham et
Sara, mais Dieu montre qu’il est encore aujourd’hui a
L’écoute. Son attention ne s’est pas épuisée, son attention ne
s'est pas détournée : il entend, encore aujourd’'hui, le
garcon. Bien que Dieu n'ait pas choisi ce garcon, il veille
sur lui jour apres jour. Parfois nous avons 1l’impression que
Dieu a agi a une certaine époque de notre vie, mais
qu’aujourd’hui il est loin de nous. L’'histoire d’Ismaéel et
d’agar nous montre que Dieu veille sans cesse sur nous,
toujours disponible pour entendre notre cri et y répondre.

Troisiemement, le désert qui était le lieu de 1la mort et du
désespoir, le lieu vide et aride par excellence, devient un
lieu de vie. Ismaél y grandit, et quand il est adulte, il s'y
installe, il y pratique son métier — tireur a l'arc — et il y
habite avec sa femme. C’est a la fois merveilleux et décevant.
Merveilleux parce qu’'Ismaél non seulement survit mais vit
pleinement, et que le lieu de la mort devient le lieu de la
vie. En méme temps, c’est un peu décevant parce qu’Ismaél
reste dans le désert — il a une vie ordinaire, rudimentaire,
un peu en marge, méme si la promesse de Dieu qu’'un peuple
naitra de lui se réalise et 1lui donne une place dans
l'histoire.

Ismaél est un exemple de la sollicitude de Dieu qui vient nous
bénir dans les situations les plus terribles, qui fait germer



la vie la ou il n’'y avait de place que pour la mort et le
désespoir. Dieu n’est pas décontenancé par nos situations,
quel que soit leur degré de complexité : nous ne pouvons pas
venir a bout de sa créativité ou de sa compassion. Ou que nous
soyons, Dieu entend et répond. Toutefois, il ne répond pas
toujours comme on le voudrait. Ismaél aurait peut-étre voulu
revoir son pere, recevoir l’'héritage, retourner chez lui, mais
il reste dans le désert. Dieu nous rejoint dans notre vie
imparfaite, il nous rejoint dans nos 1impasses, dans nos
erreurs, dans nos fautes, et il y fait germer la vie. Par
contre il ne rend pas notre vie toute rose, il ne rembobine
pas les événements tragiques, il n'efface pas notre histoire.
Lorsque Dieu intervient, il nous aide a guérir mais il reste
les cicatrices. Personnellement, méme si c’'est parfois
décevant de devoir rester dans le désert, de ne pas pouvoir
effacer ou rembobiner notre histoire, je trouve que c’'est 1la
preuve de la grande miséricorde de Dieu. Nous aurions tendance
a jeter les brouillons pour recommencer sans fin au propre.
Dieu n’agit pas ainsi. Il nous rejoint la ou nous sommes et il
bénit nos brouillons. Il accepte de faire avancer son ®uvre a
travers nos détours, nos erreurs, nos chaos. Avec patience et
miséricorde, Dieu nous rejoint sur des chemins imparfaits et
il nous fait voir son salut la ou nous sommes.

Conclusion

J'aimerais conclure cette méditation en faisant brievement le
lien avec l'évangile, parce que le Dieu qui se révele a Agar
et Ismaél est aussi le Dieu qui se révele a nous en Jésus-
Christ.

En Jésus-Christ, Dieu choisit de se mettre du coté des petits,
des marginaux, des rejetés : il nait dans une étable, il vit
avec des pécheurs et des 1lépreux, il meurt sur une croix
infamante. Jésus est le descendant de Sara, mais il assume
aussi le statut de 1’esclave Agar.



En Jésus-Christ, Dieu choisit de nous rejoindre la ou nous
sommes, empétrés dans notre péché, dans notre ambiguité, dans
nos erreurs de parcours. Il marche a c6té de nous, portant nos
peines, nos désespoirs, nos fautes, pour nous en délivrer. Il
prend toute notre culpabilité pour 1’expier a notre place et
faire de nous les bien-aimés éternels de Dieu.

En Jésus-Christ nous avons l'assurance que Dieu nous entend et
qu’il répond avec compassion, nous bénissant de sa présence,
remplissant nos déserts de sa paix, comblant nos désespoirs de
son amour et de sa puissance.

Qu’'en toutes circonstances nous puissions nous souvenir que
rien ne peut épuiser 1’amour de Dieu pour nous, et que nous
pouvons, toujours et partout, compter sur lui.



