
Dieu se laisse trouver
Lecture biblique : Esaïe 55.6-9

Dans ce texte, on a un peu l’impression que Dieu joue à cache-
cache  avec  nous.  Il  s’agit  de  le  chercher,  mais  il  est
lointain  tout  en  étant  proche…  Où  est-il  ?  Comment  le
trouver  ?

C’est  surtout  l’expression  du  verset  6  qui  a  attiré  mon
attention : le Seigneur « se laisse trouver ». Un peu comme
quand un adulte joue à cache-cache avec un enfant : il se
cache, mais pas trop. Il s’arrange pour que l’enfant arrive à
le trouver.

C’est un peu comme ça que Dieu agit envers nous. Il se laisse
trouver…

 
Un Dieu qui se laisse trouver

« Cherchez le SEIGNEUR pendant qu’il se laisse trouver. » Est-
ce  à  dire  qu’il  ne  se  laisse  pas  toujours  trouver  ?  En
réalité, on pourrait traduire différemment cette phrase. Il
n’y  a  pas  vraiment  de  préfixe  temporel  en  hébreu,  qui
laisserait entendre que Dieu se laisserait trouver mais pour
un temps seulement. Et après ce serait fini…

D’ailleurs la Traduction Œcuménique de la Bible (TOB) propose
:  «  Recherchez  le  SEIGNEUR  puisqu’il  se  laisse  trouver,

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/21/dieu-se-laisse-trouver/
http://eeltoulouse.fr/wp-content/uploads/2014/09/cache-cache.jpg


appelez-le, puisqu’il est proche. »

L’idée n’est pas de dire qu’il faut le chercher maintenant
parce qu’après il sera trop tard. L’affirmation est bien plus
profonde. Elle touche à l’être-même de Dieu. Le fait de se
laisser trouver, ou de se rendre proche, est dans la nature-
même de Dieu. Le Seigneur est un Dieu qui se laisse trouver.
Alors, cherchons-le !

Et il faut qu’il en soit ainsi. Parce qu’on ne peut pas
trouver Dieu sans son aide. Il nous est inaccessible si nous
ne comptons que sur nos propres forces, notre intelligence,
notre sagesse ou notre connaissance. On ne le trouve pas par
nous-mêmes, on le trouve parce qu’il se laisse trouver.

C’est  pourquoi  dans  les  versets  8-9,  Esaïe  souligne  la
distance infinie qui nous sépare de Dieu.

Le SEIGNEUR déclare :
« Vos pensées ne sont pas mes pensées,
mes façons de faire ne sont pas les vôtres.
Il y a une grande distance
entre mes façons de faire et les vôtres,
entre mes pensées et vos pensées.
Elle est aussi grande
que la distance entre le ciel et la terre. »

Si on n’avait que ces versets, on dirait « laisse tomber… ».
Comment connaître un Dieu si différent, si éloigné de nous ?
La réponse est au verset 6 : parce qu’il se laisse trouver !

Voilà ce qui est extraordinaire dans la révélation biblique.
Ce Dieu infini, tout-puissant, créateur de l’univers entier,
ce Dieu plus grand que tout ce qu’on peut imaginer, ce Dieu
qui, par nature, nous est si éloigné, nous petites poussières
dans l’univers, créatures limitées et souvent pitoyables, ce
Dieu-là se laisse trouver par nous, il se rend proche de nous.

Toute l’histoire de la révélation, c’est l’histoire d’un Dieu



infini et inaccessible qui se rend proche de nous, accessible.
Il laisse des traces de sa présence dans la Création, au plus
profond  de  notre  conscience.  Il  se  révèle  à  travers  les
prophètes qu’il a choisi. Et, comme couronnement de cette
révélation, il y a l’incarnation, la venue du Fils de Dieu
devenu homme. Il ne peut pas se faire plus proche de nous…

La formule d’Esaïe est belle : Dieu se laisser trouver. Dieu
se révèle mais sans s’imposer. Il s’approche de nous mais sans
nous contraindre. Il appelle mais il ne nous force pas la
main. Il se laisse trouver…

 
Trouver Dieu pour se retrouver soi-même

Chercher Dieu, comme nous y invite le prophète, implique bien
plus qu’une quête religieuse ou philosophique. Il y a un autre
appel qui lui est lié, au verset 7. Un appel à la repentance :

Les gens mauvais
doivent abandonner leur conduite.
Celui qui fait le mal
doit abandonner ses pensées méchantes.
Tous doivent revenir vers le SEIGNEUR,
car il aura pitié d’eux.
Tous doivent revenir vers notre Dieu,
car il pardonne généreusement.

La repentance, c’est un changement radical, qui trouve sa
source dans le retour à Dieu. Cet appel au retour à Dieu
intervient au cœur de la promesse d’un autre retour, celui du
peuple  dans  son  pays,  après  l’Exil.  C’est  ici  utile  de
rappeler que les prophéties bibliques ne sont pas de simples
prédictions d’un avenir déjà écrit. Elles sont l’occasion de
rappeler le projet de Dieu mais aussi d’inviter les lecteurs à
y  entrer  avec  foi.  Les  promesses,  ou  les  avertissements,
s’accompagnent toujours d’un appel.

Dans le message des prophètes, le plus important des retours



n’est pas le retour de l’Exil à Babylone, c’est le retour à
Dieu. Tout comme le départ en exil du peuple était présenté
par les prophètes comme une conséquence de l’infidélité à
Dieu, la promesse du retour en Canaan implique un appel à un
retour  à  Dieu.  Et  c’est  là  que  les  écrits  prophétiques
revêtent un caractère universel.

Nous ne sommes pas dans la situation des Juifs en exil à
Babylone  mais  à  travers  les  siècles,  l’appel  du  prophète
parvient jusqu’à nous. N’avons pas aussi besoin de revenir à
Dieu ? Si Dieu nous paraît silencieux et lointain, n’est-ce
pas souvent parce que nous nous sommes nous-mêmes éloignés de
lui ?

Du coup, la thématique du retour à Dieu éclaire d’un jour
nouveau le verset 6. Le Dieu qui se laisse trouver est aussi
le Dieu qui accueille toujours celui qui revient à lui. Le
pardon  qu’il  offre  permet  d’envisager  tous  les
recommencements.  Le  Dieu  qui  aura  pitié  est  celui  qui  se
laisse toujours trouver… et retrouver. Le Dieu qui pardonne
généreusement  est  celui  qui  est  tout  proche,  prêt  à  nous
accueillir.

Alors,  il  faut  bien  le  souligner,  le  vrai  retour  à  Dieu
implique  des  changements.  Il  s’agit  d’abandonner  certaines
conduites et certaines pensées. Cela ne peut être sans une
remise en question. C’est la nature même de la repentance
biblique qui n’est pas simplement un regret ou un remord mais
une décision ferme de changer, de se laisser changer par Dieu.

La repentance, le retour à Dieu, est le moyen d’être libéré de
ce qui est mauvais en nous. C’est le chemin qui nous conduit à
nos racines oubliées, celles de l’image de Dieu en nous. Une
image brouillée, déformée, par le péché.

Le  retour  à  Dieu  est  la  source  d’un  retour  à  soi-même.
Trouver, ou retrouver Dieu, c’est se retrouver soi-même :
homme, femme, créé à l’image de Dieu.



 
Conclusion

« Cherchez le Seigneur puisqu’il se laisse trouver,
Faites appel à lui, puisqu’il est proche. »

Il y a dans cette phrase un appel et une promesse. L’appel,
c’est de sans cesse chercher le Seigneur. Nous en avons tous
besoin, parce que loin de lui, nous dépérissons, nous perdons
notre humanité-à-l’image-de-Dieu. Nous devons le trouver pour
nous retrouver nous-mêmes !

La promesse, c’est que Dieu se laisse trouver, qu’il se rend
accessible. Nous sommes pourtant infiniment loin de lui mais
toute la révélation biblique nous parle de ce Dieu qui se rend
proche et accessible, jusqu’à devenir l’un des nôtres, en
Jésus-Christ.

Ces paroles du prophètes étaient précieuses pour les Juifs
exilés à Babylone, au VIe siècle avant Jésus-Christ. Elles
peuvent l’être aussi pour nous aujourd’hui, qui avons tout
autant besoin d’entendre cet appel et cette promesse.

Cherchez le Seigneur : il se laisse trouver !

Les  seconds  rôles  (V)  :
Jonathan (1 S 20)
Ce matin, je vous propose de clore notre série sur les seconds
rôles. Jusque là, nous avons vu avec Caïn et Abel une histoire
de frères, avec Hagar et Sara, c’était une rivalité entre
épouses, avec Léa et Rachel, les deux puisque les deux sœurs
ont épousé Jacob. La semaine dernière, nous avons porté notre

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-v-jonathan-1-s-20/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-v-jonathan-1-s-20/


attention sur les parents de Samson. Toutes ces personnes ont
vécu leur rôle secondaire soit dans l’indifférence, soit dans
le  désespoir  et  la  colère.  Ce  matin,  avec  l’histoire  de
Jonathan, c’est une amitié que nous découvrons, et dans cette
amitié nous voyons comment Jonathan vit le fait d’être un
second rôle.

Quelques mots de contexte. Nous sommes au début de la période
des rois en Israël, après la période troublée des Juges. Le
premier roi que Dieu a choisi s’appelle Saül. Saül transgresse
rapidement  les  règles  que  Dieu  lui  a  fixées,  et  par
conséquent, Dieu lui retire son autorité de roi et choisit un
autre, un petit jeune, un berger anonyme mais qui prouve vite
ses qualités, David. David, le temps de se former, entre au
service de Saül. Seulement, Saül refuse d’abandonner son trône
– ce n’est pas le trône de fer, mais presque ! Il vit des
hauts et des bas avec David : parfois il le considère comme
son propre fils, mais le plus souvent, il cherche à le tuer –
et David a écrit plusieurs psaumes à cette période de sa vie.
 Heureusement, David a un allié inattendu : le fils de Saül,
Jonathan. C’est son supérieur, mais ils combattent ensemble et
deviennent très amis, au point de conclure un pacte de loyauté
l’un envers l’autre. Le passage que je vais lire maintenant se
situe après une réconciliation entre Saül et David, qui laisse
présager que tout va bien se passer. Sauf que David n’est pas
dupe, il s’attend au pire, et il rejoint Jonathan pour tirer
au clair la situation.

Lecture 

Cette longue séquence est constituée de trois scènes : David
rejoint Jonathan, lui confie ses craintes et le persuade de
l’aider à découvrir les véritables intentions du roi Saül.
Ensemble ils élaborent un plan en deux volets. Deuxième scène,
David sort, nous assistons au banquet du roi Saül. Suite à la
question de Saül devant l’absence de son serviteur David,
Jonathan suit la première partie du plan : il donne une fausse
excuse. Là nous avons le point tournant du chapitre : si Saül



avait de bonnes intentions envers David, il devrait réagir
avec calme et compréhension. Sinon, sa colère prouverait sa
frustration de rater cette occasion d’atteindre David. Et Saül
se met en colère. Fou de rage, il insulte son fils, lui
ordonne de lui amener David, et devant le refus d’obtempérer
de Jonathan, il brandit sa lance contre lui, manquant de le
tuer. Jonathan sort. Troisième scène, qui réalise la deuxième
partie  du  plan  :  à  l’aide  du  code  prédéterminé,  Jonathan
avertit  David  des  mauvaises  intentions  de  Saül.  Ils  se
séparent dans la tristesse. Cette séquence, c’est le point de
rupture entre Saül et David. Toutefois ce n’est pas sur eux
que je souhaite me concentrer ce matin, mais sur Jonathan,
présent dans toute la séquence, tour à tour avec David et avec
Saül, Jonathan dont on n’entendra quasiment plus parler dans
la suite du récit.

1)   Les tiraillements de Jonathan
a)      tiraillé entre son père et son ami

Jonathan est un homme tiraillé, partagé entre deux loyautés,
deux personnes à qui il veut être fidèle. D’abord, il y a son
père, évidemment, le roi Saül, celui qui a autorité sur tout
le peuple d’Israël. Non seulement Jonathan doit obéissance à
son père, mais il doit aussi être loyal envers son souverain.
En parallèle, Jonathan est ami de David, si ami que David
quitte  l’endroit  où  il  s’était  réfugié,  près  de  Rama,  et
risque le tout pour le tout en allant voir Jonathan, puisqu’il
se rapproche dangereusement de Saül qu’il soupçonne de vouloir
le  tuer.  Le  risque  que  prend  David  montre  l’intensité  de
l’amitié qui le lie à Jonathan.

Au début du texte, on sent une certaine naïveté de Jonathan :
quand David lui confie ses doutes, Jonathan est persuadé que
son père est bien disposé envers David, et qu’en tout état de
cause, il avertirait Jonathan, son fils, s’il avait quelque
ressentiment envers David. Jonathan est ami de David, mais il



fait confiance à son père Saül. Ses deux loyautés, jusque là à
peu près compatibles, commencent à le tirailler franchement.

b)     le basculement

Pendant cet entretien avec David, Jonathan fait un choix, en
deux étapes. Premièrement, lorsque David lui jure au nom du
Seigneur lui-même que sa vie est en danger avec Saül, Jonathan
accepte de lui faire confiance et il offre ses services : je
ferai ce que tu voudras. Et il adopte le plan de David qui
consiste à tester Saül lors du repas rituel de début de mois.
Par amitié pour David, Jonathan décide de lui faire confiance
et  de  participer  à  ce  plan,  j’imagine  au  moins  pour  le
rassurer.

Jonathan  ne  fait  pas  que  laisser  le  bénéfice  du  doute  à
David : il s’implique totalement. En effet, c’est lui qui
imagine la deuxième partie du plan, acceptant de considérer
l’éventualité selon laquelle son père voudrait tuer David. Il
lui  propose  un  code.  Jonathan  sait  qu’il  risque  d’être
considéré comme un traître : si Saül veut tuer David et que
Jonathan le sauve, il se met en porte-à-faux vis-à-vis de son
père Saül. Jonathan est bien conscient de ce danger, puisqu’au
moment de parler du code, il emmène David hors du palais, dans
un champ, à l’abri des oreilles indiscrètes.

Jonathan quitte David en rappelant son alliance avec lui.

c)      mise à l’épreuve

Le repas avec Saül est une mise à l’épreuve, à la fois des
intentions de Saül, mais aussi de la loyauté de Jonathan vis-
à-vis de David. Aux côtés de qui Jonathan va-t-il réellement
se ranger ? On le voit, Jonathan suit le plan de David à la
lettre, et il défend David face à son père enragé. Il risque
gros  :  Saül  commence  par  l’insulter  et  il  finit  par
l’attaquer. Jonathan s’en va et avertit David de ce qui s’est
passé selon le code prévu.



Cette scène qui est le point tournant dans la relation entre
Saül et le futur roi David est aussi un point tournant dans la
vie de Jonathan. Dans cette scène, il a fait un choix : non
seulement il choisit de faire confiance à David, mais en plus
il va jusqu’à se mettre lui-même en danger pour le protéger.

2)   Le choix du second rôle
Creusons un peu les raisons du choix de Jonathan : qu’est-ce
qui l’a fait basculer ?

Le premier élément, le plus évident, c’est l’amitié qui le lie
à David. Dès leur rencontre, alors que Jonathan fils du roi
est le supérieur de David, ils deviennent amis et concluent un
pacte  de  solidarité,  un  peu  comme  des  équipiers  qui  se
protègent et se soutiennent.

Cette  amitié  n’est  pas  la  seule  raison  pour  le  choix  de
Jonathan : s’il prend le parti de David contre Saül, c’est
aussi parce qu’il sait que David ne mérite ni la colère de
Saül, ni la mort. David est innocent, et Jonathan ne peut pas
le traiter comme un criminel alors qu’il n’a rien fait de mal.
Jonathan résiste à son père en vertu de son amitié envers
David et de son sens de la justice

Il y a une troisième raison : David est celui que Dieu a
choisi pour remplacer Saül qui s’est révélé indigne de sa
charge. David est le futur roi. Ce fait aurait dû conduire
Jonathan  à  lutter  contre  David  :  en  effet,  Jonathan  est
l’héritier de Saül, c’est lui qui aurait dû prendre sa suite
et  recevoir  l’autorité  royale,  ce  sont  ses  enfants  qui
auraient  dû  devenir  la  première  dynastie  royale  d’Israël.
Quand David est choisi, ce destin prestigieux s’évanouit. Non
seulement ça, mais en plus, la coutume pour les nouveaux rois
était, comme chez les lions, de mettre à mort les fils de
l’ancien  roi,  pour  éviter  tout  risque  de  coup  d’état.
Jonathan, comme le lui rappelle Saül, risque son héritage et
sa vie. Comment auriez-vous réagi ? Eh bien Jonathan renonce.



Il abandonne son héritage, sans murmure, sans jalousie, sans
convoitise.

Jonathan  encore  supérieur  à  David,  prend  toutes  sortes
d’initiatives pour aider David, pour le protéger. Il se met
lui-même en danger. Tout cela parce qu’il reconnaît que c’est
David que Dieu a choisi. Volontairement il se met au service
de David, et va même, à la fin de la première scène, lui
demander sa bienveillance quand il sera roi : « tant que je
vivrai, tu agiras envers moi et ma maison avec fidélité ».
Jonathan, prince héritier, renonce à sa position pour devenir
le  soutien  du  futur  roi,  David.  Il  y  a  là  plus  que  de
l’amitié, plus que de l’intégrité morale, il a l’obéissance
volontaire à la volonté de Dieu.

Conclusion
Nous avions commencé notre série avec Caïn, le frère aîné qui
enrage  d’être  supplanté  par  son  petit  frère  et  le  tue.
Jonathan aurait pu agir comme Caïn et suivre les conseils de
Saül, il aurait pu très facilement éliminer son rival. Au
contraire, il choisit la voie de la justice et de l’humilité.
Il accepte d’être un second rôle, sans amertume, et il fait
même tout ce qui en son pouvoir pour aider et servir et
protéger le premier rôle, celui qui est pour lui comme un
frère.  Jonathan  choisit  la  voie  de  la  foi  en  entrant
activement  dans  le  rôle  que  Dieu  lui  a  donné.

D’une certaine manière, Jonathan dessine le chemin que prendra
le  christ.  Jésus,  fils  de  Dieu,  renonce  à  ses  privilèges
lorsqu’il devient un homme. Lui qui a créé le monde devient
une  créature,  volontaire,  activement.  Il  accepte  d’être
insulté,  incompris,  attaqué,  et  il  s’offre  à  la  croix.
Pourquoi ? Pas parce que nous sommes innocents, nous ne le
sommes pas ! Par amitié, par amour envers nous. Par humilité,
par obéissance à Dieu le père. Lui notre Seigneur se fait
serviteur des plus petits pour que nous vivions et devenions à



notre tour fils du Dieu vivant.

Les seconds rôles (IV) : les
parents de Samson (Jg 13)
Nous continuons notre série des seconds rôles. Vous connaissez
Samson, le héros d’Israël, au moins pour son histoire avec
Dalila qui l’a privé de sa force spectaculaire en lui coupant
les  cheveux  pendant  son  sommeil.  Mais  connaissez-vous  ses
parents ? Savez-vous comment a commencé l’aventure de Samson ?
Le récit que nous allons lire se trouve dans le livre des
juges. Avant de lire, je voudrais rappeler quelques éléments
de contexte : après que le peuple d’Israël est sorti d’Egypte
avec Moise, il vit dans le désert avant d’entrer dans le pays
promis. Une fois installé, le peuple d’Israël est censé vivre
sous  la  direction  de  Dieu  lui-même.  Le  problème,  c’est
qu’Israël est un tout petit pays, entouré par toutes sortes de
voisins  païens,  et  que  les  Israélites  se  laissent
régulièrement influencer par les croyances païennes, oubliant
le Dieu qui les a sauvés. Lorsque le peuple se détourne trop
de Dieu, Dieu les livre aux mains de leurs ennemis. Dans ces
temps d’épreuve, le peuple finit par retourner à Dieu en lui
demandant  son  aide.  Dieu  envoie  alors  un  libérateur,  un
sauveur, un « juge », qui remporte la victoire sur les ennemis
et assure la paix. Ce cycle, incrédulité-oppression-cri vers
Dieu-délivrance, ce cycle n’intervient pas une fois, mais de
nombreuses fois pendant environ 300 ans. Le livre des juges a
sélectionné 12 sauveurs représentatifs de cette période, et
Samson est le dernier.

Lecture

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iv-les-parents-de-samson-jg-13/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iv-les-parents-de-samson-jg-13/


1)    Un  peuple  en  manque
d’espérance
Pour  bien  comprendre  les  parents  de  Samson,  il  faut  déjà
resituer la place de Samson dans l’histoire d’Israël. Comme je
vous l’ai dit tout à l’heure, le livre des juges met en valeur
le cercle – vicieux – des dérives spirituelles du peuple de
Dieu. A chaque fois que l’histoire d’un juge est développée,
différentes étapes sont mentionnées : Israël fait le mal, Dieu
le  livre  aux  mains  des  ennemis  –  dans  notre  cas,  des
Philistins,  qui  habitent  à  l’Ouest.  C’est  à  la  fois  un
jugement et je pense que ça représente la conséquence logique
de l’incrédulité : si Dieu est celui qui fait vivre, à partir
du moment où on se détourne de lui, la vie se dégrade. Une
fois dans la détresse, le peuple opprimé revient vers Dieu en
prenant conscience que seul Dieu peut sauver, Dieu entend et
envoie un libérateur. Par rapport à ce schéma-type, on peut
relever deux anomalies.

La première anomalie, c’est que notre texte commence ainsi :
« Les Israélites recommencent à faire ce qui est mal aux yeux
du SEIGNEUR. Et le SEIGNEUR les livre aux Philistins pendant

40 ans. 2À Sora, il y a un homme, etc. » Vous avez remarqué, le
peuple n’a pas crié vers Dieu. Face à l’oppression qui dure
toute une génération, 40 ans, le peuple ne se tourne pas vers
Dieu pour être secouru. Il ne demande rien. Manifestement, le
peuple a oublié que Dieu peut sauver, et qu’il ne considère
plus Dieu comme celui qui peut apporter une réponse à la
détresse. On a l’impression que cette situation de soumission
à un peuple étranger leur paraît inévitable, voire normale. Le
livre des juges montre que le cycle qui se répète n’est pas
régulier  :  en  fait,  la  situation  spirituelle  du  peuple
s’aggrave. Le retour vers Dieu, la réaction de foi face à
l’épreuve  devient  de  plus  en  plus  difficile.  On  pourrait
comparer  la  situation  à  un  enfant  qui  fuirait  la  maison
familiale en claquant la porte tous les 6 mois. Une fois sorti



de la maison, il se retrouve en pleine forêt en proie aux
bêtes  sauvages,  au  froid,  à  la  faim,  etc.  Devant  ces
difficultés, il revient chez lui et sonne à la porte pour que
ses parents lui ouvrent et le soignent. Cependant, au fil du
temps, le chemin pour rentrer chez lui devient de plus en plus
flou, et un jour, alors que ça fait des années qu’il fugue et
revient,  un  jour  il  oublie  complètement  où  se  trouve  sa
maison. C’est cette impression que donne le peuple, car dans
la détresse et l’oppression il ne sait plus que demander, à
qui, comment, pour être sauvé.

La deuxième anomalie du texte, c’est la caractérisation du
sauveur que Dieu appelle. Notre texte est le seul du livre à
mentionner un appel de Dieu dès la naissance. Jusque là, Dieu
s’adressait  à  un  homme  directement  pour  lui  confier  une
mission à court ou moyen terme. Là, au contraire, l’appel
commence dès avant la naissance, ce qui donne l’impression que
le sauveur va être différent des précédents. De même, Dieu
formule des exigences très claires vis-à-vis de cet homme, ce
qui est sans précédent parmi les juges. Le sauveur est mis à
part dès le ventre de sa mère, il est consacré à Dieu. Cette
consécration  à  Dieu  se  concrétise  par  plusieurs  règles  :
l’abstention de tout produit de la vigne, l’abstention de tout
ce qui est impur (p. ex. toucher un cadavre ou manger un
aliment interdit) et le fait de ne pas couper ses cheveux. Les
règles et l’appel du bébé semblent suggérer que ce sauveur
sera exceptionnel. Il y a pourtant un « mais » qui jette une
ombre sur cette interprétation : l’ange dit à la femme que son
fils  commencera  à  sauver  le  peuple.  Il  sera  un  début  de
sauveur, pas un sauveur à part entière. Ainsi on a une tension
qui annonce la vie de Samson : c’est de loin le juge le plus
fort, mais c’est aussi celui qui comprend le moins sa mission
et qui écrase ses ennemis sans autre raison que la vengeance
personnelle.

De la même manière que la situation spirituelle du peuple se
dégrade, la situation des sauveurs se dégrade aussi, puisque



le  dernier,  Samson,  qui  reçoit  plus  de  Dieu  que  les
précédents, a en fait une mission partielle, inférieure, qu’il
remplira pour de mauvaises raisons.

2)   Un couple déconnecté de Dieu
Les  parents  de  Samson  sont  tout  à  fait  représentatifs  du
problème global. A leur échelle, ils offrent une peinture
parlante de la situation spirituelle du peuple. Le texte que
nous avons lu commence comme une banale scène d’annonciation :
un couple stérile, un ange de Dieu, la promesse d’un enfant.
Tous  les  ingrédients  sont  réunis,  sauf  que  la  situation
s’emballe,  et  tout  devient  compliqué.  Le  couple  peine  à
comprendre ce qui se passe, et illustre malheureusement le
manque de foi et d’espérance qu’on trouve chez le peuple.

Premièrement, voyez la réaction de Manoah. Quand sa femme lui
explique ce qui lui est arrivé, il se tourne vers Dieu pour
lui demander confirmation. Dieu entend, et il envoie son ange
confirmer sa promesse, sauf que l’ange va voir la femme, pile
quand  Manoah  est  absent.  Ensuite,  dans  le  dialogue  entre
l’ange et Manoah, l’ange répond avec réticence – soit en ne
répondant pas, soit en le redirigeant vers quelqu’un d’autre :
il  n’y  a  pas  de  véritable  échange.  Manoah  a  du  mal  à
accueillir la révélation de Dieu.

Le texte n’est pas dénué d’ironie : l’époux est nommé, ce qui
suggère son importance dans le récit. Par contre, sa femme
reste  anonyme  tout  au  long  du  texte,  c’est  la  femme  de…
Pourtant, Dieu s’adresse à la « femme de », et pas à celui qui
paraît important. Dieu parle aux anonymes, à ceux que nous ne
prenons pas la peine de nommer. Avec insistance, il choisit de
se révéler à ceux qui sont plus faibles, méprisés, sans statut
reconnu. Et Manoah peine à accueillir cette révélation qui lui
parvient de manière non conventionnelle.

Je me demande si ce texte ne nous interpelle pas dans notre
manière d’entendre nous aussi les révélations de Dieu. Sommes-



nous capables de reconnaître les moments où Dieu parle en
dehors des conventions qui nous rassurent ? est-ce que parfois
nous n’avons pas des préjugés qui nous rendent sourds à la
voix de Dieu, parce que quelqu’un nous paraît trop jeune ou
trop  dépassé,  trop  illuminé  ou  trop  conventionnel,  trop
faible,  trop  instable,  trop  différent…  ?  Tout  n’est  pas
révélation  de  Dieu  bien  sûr,  mais  Dieu  ne  reste  pas
silencieux, et nous sommes appelés à reconnaître les moments
où il parle, avec prudence et sagesse bien sûr, mais nous ne
devons  pas  disqualifier  un  projet,  une  parole  ou  un
avertissement sous prétexte que cette parole de Dieu nous
vient  par  quelqu’un  que  nous  n’aurions  pas  choisi.
Régulièrement,  Dieu  choisit  les  faibles,  les  nuls,  les
inadaptés, et je pense qu’il nous appelle non seulement à les
voir comme lui il les voit, mais aussi à les écouter avec le
même respect que ceux qui nous impressionnent par leur statut,
leur réputation, leur expérience… Manoah, lui, sous prétexte
que sa femme n’a pas voix au chapitre à la maison ni dans la
société, Manoah discrédite la révélation sérieuse que Dieu lui
a pourtant adressée, et le fait que l’ange réapparaisse à la
femme prouve que Dieu l’a vraiment choisie, elle l’anonyme.

Une fois la révélation de Dieu accueillie, Manoah et sa femme
ont  du  mal  à  la  comprendre,  et  on  le  voit  à  plusieurs
reprises. Suite à la première apparition de l’ange, la femme
court raconter à son mari ce qui lui est arrivé. Sauf qu’elle
en oublie en route. Elle passe sous silence les cheveux, mais
on sait qu’elle le mettra en pratique puisque Samson adulte a
les cheveux longs. Plus grave, elle oublie l’essentiel : leur
fils commencera à sauver le peuple. Elle ne rapporte à manoah
que les règles à suivre. Pareil, dans sa prière ou dans son
dialogue avec l’ange, Manoah ne pose aucune question sur le
sens de cette naissance ou des exigences : il se focalise sur
les règles sans s’intéresser à la mission qui leur donne du
sens. A la fin, quand il comprend que l’ange représente Dieu,
il  panique  et  se  focalise  sur  le  détail  sans  chercher  à
comprendre – et dans ce cas-là, c’est sa femme qui rappelle le



sens  des  entrevues  :  Dieu  n’apparaît  pas  pour  faire  une
promesse et tuer celui à qui il a choisi de se montrer !

Il  me  semble  que  c’est  l’exemple  d’une  écoute  au  premier
degré, qui manque de perspective, qui manque de sens. C’est
très bien de respecter les règles – c’est Dieu qui les fixe –
mais il ne faudrait pas séparer les règles de leur but, et se
focaliser  sur  la  préparation  au  détriment  de  la  mission.
Autrement dit, il ne faut pas prendre les moyens pour le but.
C’était  le  cas  des  pharisiens  à  l’époque  de  Jésus,  qui
respectaient  les  plus  petits  commandements  et  oubliaient
d’aimer leur prochain – alors que les deux vont ensemble ;
c’est parfois notre cas quand nous perdons de vue les projets
de Dieu en nous focalisant des détails. Notre but n’est pas
d’aller aux études bibliques, de venir à toutes les réunions,
ou de remplir les cases d’un planning : notre but c’est d’être
des témoins que Dieu sauve aujourd’hui. Et pour ça, pour nous
équiper,  nous  avons  des  réunions,  pour  prier,  pour  nous
laisser instruire, pour écouter Dieu, pour nous améliorer, et
ça,  ça  demande  une  organisation.  Mais  le  but  n’est  pas
l’organisation, ou même les activités : le but, c’est que
notre  vie  soit  un  témoignage  vivant  que  Dieu  sauve
aujourd’hui.

Enfin, le couple peine à reconnaître Dieu. La femme qui a vu
l’ange décrit à son mari extraordinaire qui ressemble à un
ange, mais elle na va pas jusqu’à l’affirmer. Ensuite, tous
les deux vont parler de l’ange comme d’un homme : v.8 fais
revenir  l’homme  de  Dieu,  v.10  l’homme  est  revenu,  Manoa
l’invite à manger et il lui demande son nom. Ce n’est que
quand  l’ange  disparaît  au  milieu  du  sacrifice  que  manoah
comprend enfin qui c’était – et c’est la panique. Le couple
comprend que c’est une prophétie sérieuse, ils en oublient le
sens, mais en plus ils ne sont pas au clair sur l’origine de
la prophétie. Manoah prie Dieu pour que l’homme revienne, mais
face à l’homme il est prêt à l’honorer lui et pas Dieu – c’est
pour  ça  qu’il  demande  plusieurs  fois  son  nom.  Le  nom  de



l’enfant révèle lui aussi un décalage par rapport à Dieu : les
autres  couples  stériles  de  la  Bible  nomment  leur  enfant
d’après une action de Dieu ou en relation avec lui. Là, samson
est nommé en rapport avec le soleil, shemesh, a priori une
divinité paienne. A aucun moment le couple n’exprime de la
reconnaissance vis-à-vis de Dieu, et ils ne lui offrent un
sacrifice que parce que l’ange les y fait penser.

Le couple est déconnecté de Dieu. Quand Dieu intervient dans
leur  vie,  tout  coince  :  l’accueil  de  la  promesse,  la
compréhension de cette promesse, l’origine de cette promesse.
Ils  sont  devenus  presque  incapables  de  reconnaître
l’intervention  de  Dieu,  et  en  ça  ils  représentent  bien
l’incrédulité du peuple.

Conclusion
Les parents de Samson reflètent l’état de leur peuple à cette
époque, un état d’incrédulité tragique, une surdité à Dieu, un
aveuglement, l’apathie de ceux qui n’attendent plus rien de
Dieu. Et pourtant, pourtant, Dieu intervient. Il envoie encore
un sauveur, et il y met une application particulière : deux
manifestations  d’ange,  vocation  avant  la  naissance,
consécration de l’enfant… Tant bien que mal, son intervention
est reçue, partiellement, avec difficultés. Encore une fois,
ce texte nous montre la fidélité de Dieu, qui n’attend pas
toujours que nous ayons la foi suffisante pour intervenir, qui
n’attend pas que nous soyons capables de tout comprendre pour
nous parler. La fidélité de Dieu est une grâce. Mais ce texte
nous  rappelle  aussi  que  ce  n’est  pas  parce  que  Dieu  se
manifeste aux aveugles que nous devons fermer les yeux et lui
tourner le dos. Au contraire, nous sommes appelés à tendre
l’oreille  pour  écouter  Dieu,  à  ouvrir  les  yeux  sur  les
interventions étonnantes de Dieu, à nous tourner vers lui avec
espérance, avec reconnaissance, avec foi.



Les seconds rôles (III) : Léa
(Gn 29.15-35)
Nous continuons notre série des seconds rôles. Je vous propose

ce matin de méditer un épisode de la vie de Léa, la 1e femme du
patriarche  Jacob.  Peu  à  peu  nous  descendons  le  cours  de
l’histoire biblique, puisque d’abord nous avions vu Caïn, le
premier  fils  de  l’histoire,  et,  la  semaine  dernière,
l’histoire  d’Agar  la  servante  d’Abraham  et  Sara.

Lecture

Cette histoire rocambolesque est vraiment étonnante : nous
sommes face à une histoire d’amour freinée par de nombreuses
complications. Jacob, jeune homme fraîchement arrivé chez son
oncle Laban, tombe amoureux de la belle Rachel. Toutefois, ils
ne pourront pas vivre cet amour avant longtemps : Jacob doit
travailler  7  ans  pour  gagner  l’équivalent  d’un  cadeau  de
mariage pour pouvoir épouser Rachel. Ce premier obstacle est
surmonté aisément : le récit nous rapporte que Jacob aime
tellement Rachel qu’il ne voit pas le temps passer. Arrive
enfin le mariage, avec son atmosphère festive, et voilà que
Laban dupe son neveu en donnant à Jacob son autre fille, Léa.
La mariée était souvent entièrement voilée, ce qui explique
que Jacob ne comprenne la supercherie que le lendemain. Fou de
rage, il va voir Laban qui lui sert une excuse douteuse et lui
propose d’épouser Rachel s’il veut bien travailler sept ans de
plus. Jacob et Rachel sont le type-même des jeunes amoureux
qui doivent se battre pour vivre leur passion et qui tendent à
susciter notre affection, notre sympathie, notre indignation
devant tant de machinations ! Pourtant, le récit biblique
recouvre de nuances ce résumé un peu simpliste, et nous invite
à aller plus loin.

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iii-lea-gn-29-15-35/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-iii-lea-gn-29-15-35/


1)   Jacob : le trompeur trompé
D’abord, le texte biblique nous présente Jacob sous les traits
d’un trompeur trompé. En effet, si on replace cet épisode dans
le contexte global de la vie de Jacob, on se rend compte que
jusque là, c’était lui qui trompait les autres. Jacob a en
effet trompé et son frère aîné, Esaü, et son propre père, le
vieil Isaac, dans l’espoir d’obtenir l’héritage dû au fils
aîné. Rappelez-vous sa première machination, quand il cuisine
un plat de lentilles à son frère affamé et lui donne en
échange  du  droit  d’aînesse.  Plus  tard,  alors  qu’Isaac  va
mourir et souhaite voir son fils aîné pour le bénir tout
particulièrement et lui transmettre son héritage, Jacob se
déguise en Esaü et trompe son père devenu presque aveugle.
C’est à cause de ses machinations que Jacob est forcé de fuir
chez son oncle Laban, pour éviter la colère d’Esaü, furieux de
s’être fait rouler non pas une, mais deux fois.

Chez Laban, il rencontre un maître de duperie. Premièrement,
Laban  lui  propose  de  travailler  sept  ans  pour  mériter  sa
fille. A l’époque, l’époux devait apporter une certaine somme
d’argent à la famille de l’épouse. Comme Jacob est en fuite,
il n’a rien à donner. Du coup, Laban lui propose de travailler
pour lui et de retenir son salaire comme dot. Sauf que, si on
transpose les années de travail en argent, on se rend compte
que  Laban  demande  à  Jacob  deux  fois  plus  que  la  dot
coutumière. Laban, sous ses airs bien intentionnés, profite de
la situation où se retrouve Jacob. Deuxièmement, au mariage,
Laban fait épouser sa fille aînée Léa au lieu de Rachel, sans
en avertir quiconque. Je ne sais pas si vous êtes d’accord
avec moi, mais c’est un peu facile pour Laban de se référer à
la coutume selon laquelle l’aînée doit se marier la première.
Comme si, en sept ans de vie commune, il n’avait jamais eu
l’occasion d’aborder le sujet ! Clairement, Laban cherche à
extorquer  sept  ans  de  travail  supplémentaires  à  Jacob  (à
nouveau deux fois la dot !).



Jacob a donc trouvé plus trompeur que lui. On pourrait penser
que c’est un hasard, mais si on compare le mariage de Jacob
avec  sa  vie  passée,  on  relève  quelques  similitudes  qui
révèlent le sens caché de cette tromperie. La similitude la
plus évidente, c’est l’aveuglement dont Jacob fait preuve en
croyant épouser Rachel. Celui qui a profité de la malvoyance
de son père se retrouve incapable de voir quelle femme il
épouse, tout comme Isaac ne voyait pas quel fils il bénissait.
En épousant Léa malgré lui, Jacob se retrouve du côté des
dupes, des trompés, et j’imagine qu’à l’indignation de se voir
refuser  Rachel  s’ajoute  la  rage  d’avoir  été  manipulé.  La
situation est d’autant plus ironique, que cette fois, ce n’est
pas le cadet qui se fait passer pour l’aîné – comme Jacob
déguisé en Esaü – mais c’est la fille aînée qui passe pour la
cadette. Ainsi, dans l’histoire du patriarche Jacob, la roue
commence à tourner et c’est le début d’un itinéraire qui va le
conduire à se réconcilier avec son frère.

2)   La rivalité entre les deux
épouses
Passons à Léa. Léa est en tension avec Rachel. Dans cette
tension se superposent la rivalité entre frères et sœurs, dont
nous avions eu un exemple avec Caïn et Abel, et la rivalité
entre épouses d’un même homme, comme l’illustrait la semaine
dernière l’histoire de Sara et Hagar.

La  rivalité  entre  les  deux  sœurs  repose  sur  la  beauté
éblouissante de Rachel. Le récit dit de Léa qu’elle a les yeux
délicats, et sous-entend par là que la beauté de son regard
est le trait le plus marquant de son apparence. Cependant, la
beauté de Rachel éclipse les doux yeux de Léa. La version de
la NBS dit que Rachel est d’une très grande beauté, mais dans
le texte original, il y a une insistance puisque Rachel est
décrite ainsi : elle avait une belle allure et une belle
apparence.  On  imagine  bien  que  Rachel  éclipse  Léa  depuis



longtemps, comme c’est parfois le cas dans les phratries. Et
on imagine bien que Léa en conçoit de l’amertume, d’autant que
c’est elle l’aînée.

L’arrivée de Jacob renforce cette tension, puisqu’il tombe fou
amoureux  de  la  belle  Rachel.  Encore  une  fois,  Léa  est
éclipsée. Pendant les sept premières années, elle voit Jacob
courtiser sa petite sœur, alors que personne ne s’intéresse à
elle. Si elle avait eu un prétendant, Laban aurait sûrement
agi autrement. Mais sept ans passent, et personne ne veut
d’elle. Laban l’utilise donc dans son entourloupe, mais on
peut se demander si ce n’est pas aussi l’occasion pour Laban
de marier une fille que personne ne veut épouser. Ainsi, Léa
est non seulement un poids qu’on se refile, mais elle devient
aussi  un  obstacle  dans  l’histoire  entre  Jacob  et  Rachel.
Personne ne lui demande son avis.

Peut-être,  pendant  les  noces,  s’est-elle  prise  à  espérer
gagner un peu l’affection de Jacob, maintenant qu’il était
forcé de la regarder. Mais Jacob n’en a que pour Rachel, et ne
voit en Léa que la tromperie de Laban.

Du coup, la rivalité entre les deux sœurs demeure, et va
colorer leur progéniture, puisque les enfants de l’une et de
l’autre, ainsi que de leurs servantes respectives, vont servir
à attirer l’attention du mari. Léa ressort gagnante, puisque
sur 12 fils et 1 fille, c’est elle qui l’emporte, avec un
total de 8 garçons et une fille (presque ¾ de la descendance
de Jacob). Toutefois, Jacob continue de n’aimer que Rachel,
et, après le décès des deux femmes, son favoritisme continue.
Dans  la  suite  des  événements,  sur  ses  douze  fils,  Jacob
accorde une nette préférence aux deux garçons nés de Rachel :
Joseph et Benjamin, ce qui suscitera une terrible jalousie
dans la phratrie au point que les frères vendront Joseph comme
esclave et le déclareront à Jacob. Vous le voyez, Jacob n’a
pas fini d’être trompé ! De même, et c’est plus malheureux, la
rivalité présente entre Esaü et lui, ainsi qu’entre ses deux
femmes, va se propager aux enfants débouchant sur un conflit



presque mortel.

3)   L’amour de Dieu envers Léa la
détestée
J’aimerais  m’attarder  un  peu  sur  Léa  et  sur  ses  premiers
enfants. Jusque là, Dieu n’était pas mentionné, et on ne sait
pas trop ce qu’il pense des événements. La seule mention de
Dieu  arrive  pour  parler  de  Léa  après  son  mariage,  alors
qu’elle est forcée de vivre avec un mari qui la méprise et une
sœur qui la déteste autant. Dans cette situation, Dieu prend
pitié de Léa et décide d’intervenir en sa faveur. Léa n’est
pas un fardeau ou un obstacle à ses yeux, c’est une personne
dont  le  malheur  pousse  Dieu  à  l’action.  Je  suis  toujours
étonnée par ce récit, et d’autres qui lui ressemblent, à cause
du verset 31 : Dieu vit que Léa était détestée et il la rendit
féconde.  La  mention  de  Dieu  n’est  pas  nécessaire  pour
comprendre la suite des événements, mais le récit biblique
souligne  l’attention  de  Dieu  envers  ceux  que  les  autres
rejettent ou utilisent.

Pour répondre au problème de Léa, détestée par son mari et sa
sœur,  Dieu  lui  permet  d’avoir  les  premiers  enfants.  Non
seulement  l’honneur  est  rétabli  parce  qu’elle  a  donné
naissance à l’aîné, mais en plus elle enfante quatre garçons
d’affilée, ce qui la remet nettement sur le devant de la
scène. Ce qui est en jeu, là, c’est l’honneur de Léa, l’aînée
qui a toujours vécu dans l’ombre de sa sœur. Par ses enfants,
elle retrouve la place qui lui est due. Elle donne naissance à
Juda, l’ancêtre du puissant roi David, du prestigieux Salomon,
et du Messie, Jésus-Christ.

Avant de conclure, j’aimerais juste attirer votre attention
sur l’itinéraire spirituel de Léa. J’ai arrêté la lecture aux
quatre premiers fils de Léa. Vous avez remarqué que chaque nom
d’enfant traduit un état d’esprit, une émotion, une attente.
Avec le premier, Ruben, Léa reconnaît que son enfant est une



bénédiction de Dieu, qui a vu et répondu à son affliction. A
travers son fils, elle espère gagner l’affection de l’homme
qui l’a épousée : maintenant, mon mari m’aimera. Au deuxième,
Siméon, elle reconnaît encore que Dieu l’a entendue et l’a
bénie. Au troisième, son espoir d’attirer enfin l’attention de
son mari transparaît dans le nom de Lévi : cette fois enfin,
mon mari s’attachera à moi. Elle n’attend plus d’amour, mais
espère toujours recevoir quelque faveur de la part de son
mari. Jusque là, Léa reconnaît la compassion de Dieu mais elle
reste obnubilée par le regard de son mari, et les bénédictions
que Dieu lui accorde sont moins un sujet de joie qu’un moyen
de mériter l’amour dont elle est privée.

C’est au quatrième, Juda, qu’un changement s’opère en Léa :
cette fois, je célèbrerai le Seigneur. C’est au quatrième
qu’elle se tourne enfin vers le Seigneur pour le remercier.
Avec  Juda,  Léa  reçoit  les  bénédictions  de  Dieu  pour  ce
qu’elles  sont  :  une  preuve  d’amour.  Jusque  là,  Dieu  se
tournait  vers  elle  et  elle  se  tournait  vers  son  mari.
Maintenant,  elle  se  tourne  vers  Dieu  et  lui  adresse  sa
louange,  autrement  dit,  maintenant,  l’amour  de  Dieu  lui
suffit, elle n’a plus besoin de chercher ailleurs. Comme la
semaine dernière avec Ismaël, on a là un bilan mitigé de la
situation de Léa : elle finit par être respectée, mais l’amour
qu’elle attend de son mari ne vient pas. Par contre, malgré le
désintérêt de Jacob, elle devient capable de recevoir l’amour
de Dieu.

Conclusion
Je ne crois pas que l’amour de Dieu remplace l’amour d’un
conjoint, d’une sœur ou d’un parent. Être aimés de Dieu ne
nous condamne pas à une vie solitaire ! Toutefois, l’amour de
Dieu pour nous est le fondement nécessaire de notre vie, dont
on ne peut pas se passer, qui nous permet de supporter les
tempêtes, les pertes, les afflictions. Dans l’amour que Dieu a
pour nous, nous recevons la certitude d’être toujours entendu,



même si tous se détournaient de nous. Dans cet amour, nous
trouvons un sens à notre vie que personne ne peut remettre en
question, dans le regard de Dieu nous trouvons une dignité que
nul ne peut détruire. Dieu nous aime, et dans cet amour nous
avons les ressources qui nous sont essentielles, quels que
soient les cahots sur notre route.

Que l’histoire de Léa nous aide à discerner les preuves de
l’amour  de  Dieu  pour  nous  et  à  nous  épanouir  dans  cette
relation essentielle que Dieu veut nouer avec nous.

Les seconds rôles (II) : Agar
et Ismaël (Gn 21.8-21)
Dans la série des seconds rôles commencée la semaine dernière
avec Caïn, j’aimerais ce matin méditer avec vous l’histoire
d’une autre personne de la Bible, qui n’a rien à envier aux
intrigues compliquées des séries américaines ou des romans
d’été, l’histoire d’Agar et de son fils Ismaël. Nous sommes au
tout début de l’histoire d’Israël, à l’époque d’Abraham, le
premier patriarche, celui à qui Dieu donne la vocation d’être
source de bénédiction pour tous les peuples. Cette vocation
revêt plusieurs aspects, dont l’appel à quitter son pays pour
la terre promise, et la promesse qu’Abraham aura un fils. Vous
savez  sûrement  qu’au  moment  où  Dieu  fait  cette  promesse,
Abraham  et  sa  femme  Sara,  bien  que  mariés  depuis  très
longtemps, n’ont pas d’enfant. A plusieurs reprises au cours
des années suivantes, Dieu redira à Abraham qu’il aura un
fils, sans pour autant se presser de réaliser sa promesse.
Sara finit par proposer à Abraham de faire appel à une mère
porteuse, ou plutôt à sa servante, une égyptienne, nommée
Agar, pour donner à Abraham un fils. Agar enfante Ismaël. Dieu

https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-ii-agar-et-ismael-gn-21-8-21/
https://eeltoulouse.fr/blog/predication-dimanche-matin/2014/09/16/les-seconds-roles-ii-agar-et-ismael-gn-21-8-21/


s’adresse à nouveau à Abraham pour lui dire qu’il aura un fils
avec Sara, qu’il nommera Isaac. Le temps passe, et finalement,
alors  qu’Ismaël  est  déjà  adolescent,  Sara,  pour  qui  la
vieillesse s’est ajoutée à la stérilité, Sara enfante et donne
naissance au petit Isaac. Le texte de ce matin commence lors
de la fête qu’Abraham organise pour célébrer le sevrage du
petit Isaac. Gn 21.8-21

Lecture

1)    Une  situation  familiale
complexe
Quelle histoire ! On est en plein dans la pâte humaine : la
Bible nous plonge ce matin dans une histoire de père et de
fils,  de  couples,  de  jalousie,  d’abandon,  de  peur,  de
désespoir, et de survie. C’est une histoire qui s’insère dans
le  récit  des  grands  projets  que  Dieu  a  établis  pour  la
descendance  d’Abraham,  ancêtre  du  Messie,  qui  raconte  la
naissance de deux peuples, et qui en même temps s’attarde de
manière  minutieuse  sur  les  sentiments  de  trois  individus,
Abraham, Sara et Agar.

Reprenons la situation : nous avons d’un côté Sara, épouse
légitime d’Abraham, mère d’Isaac, le fils promis, celui qui
doit hériter de la vocation grandiose d’Abraham. De l’autre
côté, nous avons Agar, une esclave, une étrangère – elle est
régulièrement  désignée  comme  l’Egyptienne,  celle  qui  vient
d’ailleurs – qui se retrouve mère du fils aîné d’Abraham,
Ismaël. Si on devait classer en premiers et seconds rôles, on
dirait que Sara et Isaac, bien que légitimes et récepteurs de
la promesse divine, sont devancés par Agar et Ismaël – au
moins chronologiquement. On imagine bien la tension et la
rivalité  qui  peuvent  les  opposer.  Au  milieu,  nous  avons
Abraham, qui semble un peu dépassé par la situation.

Leur  histoire  prend  un  tournant  décisif  lorsqu’à  la  fête



donnée en l’honneur d’Isaac, Sara – qui surveillait peut-être
un  peu  Ismaël  –  voit  Ismaël  rire  et  demande  aussitôt
qu’Abraham renvoie et le fils et sa mère. Si on se tient à ces
éléments,  on  a  l’impression  que  Sara  réagit  de  manière
hystérique ! Pour comprendre sa réaction, on peut se pencher
sur la faute d’Ismaël : il a ri, ou traduit autrement, il a
joué. Il y a deux possibilités : soit il s’est moqué de son
petit frère, en riant de lui, et Sara aurait vu dans leur
relation l’animosité qui existe Agar et elle-même. Soit Ismaël
a joué tout à fait normalement avec Isaac, ce qui aurait fait
craindre à Sara qu’Ismaël soit sur le même plan qu’Isaac et
que du coup il reçoive une partie de son héritage – c’est ce
qu’elle dit au v.10 : « chasse-les car le fils de cette
servante n’héritera pas avec Isaac, mon fils ! » Les deux
propositions ne s’excluent pas, d’ailleurs.

Sara pose donc une sorte d’ultimatum, qui laisse Abraham muet
mais affligé, parce que Sara lui demande de se séparer d’un de
ses deux fils.

Avant d’aller plus loin, j’aimerais attirer votre attention
sur le statut d’Agar et Ismaël. Agar et Sara ne sont pas sur
le  même  plan  :  Sara  est  la  femme  légitime  d’Abraham,  sa
compagne depuis des décennies, sa fidèle épouse. Agar, quant à
elle,  est  une  moins  que  rien  dans  ce  foyer  :  étrangère,
esclave,  sans  aucun  droit,  utilisée  par  ses  maîtres  pour
compenser  la  stérilité  de  Sara,  simplement  tolérée  parce
qu’elle a donné un fils à Abraham. Abraham n’a aucun sentiment
pour elle, il se fiche de son destin, sa peine va vers son
fils. Quant à Ismaël, il doit avoir quoi, entre 12 et 15 ans,
ce qui signifie que pendant au moins une dizaine d’années, il
était  l’héritier,  l’aîné,  celui  qui  recevait  sans  partage
l’attention de son père. Du jour où Sara tombe enceinte, il
n’est  plus  qu’une  erreur,  un  détour  sur  le  chemin  de  la
promesse divine. Il est le rappel vivant de l’incrédulité
d’abraham et sara qui ont un peu forcé la main de Dieu lorsque
l’enfant promis tardait à arriver. Isaac, ce petit nourrisson,



ce  cadet,  rafle  toute  l’attention  et  éclipse  totalement
Ismaël.

Le texte transpire l’animosité dont Agar et son fils sont
l’objet  :  personne  ne  les  appelle  par  leur  nom  (cette
servante, le fils de la servante, le fils de l’étrangère),
personne ne s’adresse à eux directement pour améliorer la
situation – ils sont impuissants, livrés au bon vouloir du
maître.

2)   Agar et Ismaël chassés dans le
désert
Devant l’indécision d’Abraham, Dieu décide d’entrer en jeu et
il lui recommande de céder aux exigences de Sara. Ce faisant,
Dieu ne justifie pas Sara contre Agar, il ne dit pas qu’Agar
est coupable ou que Sara a raison de vouloir les chasser.
Simplement, il rappelle à Abraham que le fils de la promesse,
celui qui doit devenir à son tour source de bénédictions, le
futur ancêtre du Messie, c’est l’enfant miraculeux, Isaac, que
Dieu a fait naître dans des circonstances impossibles – non
sans  parallèles  avec  la  naissance  de  Jésus  vous  noterez.
Depuis  le  premier  appel  de  Dieu  à  Abraham  des  décennies
auparavant, c’est Isaac qui était prévu. Ismaël n’était pas
prévu, c’est presque une erreur de parcours, et il ne doit pas
devenir  un  obstacle  aux  projets  prévus  pour  Abraham  et
d’Isaac.

Pour autant, Dieu ne s’arrête pas à cette logique. Bien que la
naissance d’Ismaël ne corresponde pas aux plans de Dieu, mais
qu’il soit le fruit de l’impétuosité humaine et de ses actions
hâtives qui engendrent plus de problèmes que de solutions,
Dieu façonne un plan pour cet enfant inattendu. Dieu a fait
alliance avec Abraham, et parce qu’Ismaël est le fils de son
allié, Dieu va le bénir. Il ne lui donne pas la place prévue
pour Isaac, être l’ancêtre du Messie, mais il prévoit de le
bénir  aussi,  autrement,  en  faisant  de  lui  l’ancêtre  d’un



peuple.

Rasséréné,  Abraham  renvoie  donc  Agar  et  Ismaël  qui  se
retrouvent dans le désert, errant avec une outre d’eau et une
miche de pain. Lorsque l’outre est vide, Agar pense que c’est
la fin. Elle ne voit pas d’issue à sa situation et dans ce
désert désespérant, sans rien à boire ni manger, elle prend
conscience que son fils va mourir, son unique, le seul à lui
accorder de l’importance, le seul qui l’aime, celui qui a fait
basculer sa vie et qui a transformé son existence par la joie
et  l’émerveillement  de  la  maternité  mais  qui  l’a  aussi
précipitée dans le drame familial qui aboutit à son errance.
Elle  l’installe  sous  un  arbrisseau,  alors  qu’il  est  sans
forces, et elle va le plus loin possible de lui, accablée par
l’idée de voir mourir le seul être qui lui soit cher.

3)    Un  Dieu  qui  écoute  et  qui
répond
Mais au dernier moment, alors qu’on se demandait où Dieu était
passé et si sa promesse était vaine, Dieu l’ange de Dieu parle
à  Agar  et  il  la  réconforte,  il  lui  rappelle  la  promesse
qu’elle a déjà reçue lorsqu’elle était enceinte et qu’Abraham
aussi a reçue : ton fils ne va pas mourir. Non seulement il va
vivre, mais en plus Dieu a des projets pour lui. A cette
promesse, Dieu ajoute un signe : un puits. A partir de ce
moment-là, Dieu prend soin d’Ismaël et d’Agar, Dieu pourvoit à
leurs  besoins  et  veille  sur  eux,  leur  accordant  sa
bénédiction.

J’aimerais juste souligner deux-trois éléments de cet épisode.
Premièrement, Dieu appelle Agar par son nom – c’est le seul à
le faire. Tout le monde la considère comme une simple esclave,
sans identité, et personne ne lui parle. Au contraire, Dieu
lui adresse la parole et lui montre son intérêt pour elle :
qu’est-ce que tu as, Agar ? Même si elle ne répond pas, Dieu
lui donne la possibilité de s’exprimer. Dieu accorde à chacun



une dignité pleine et entière. Pour lui, tout individu est une
personne à part entière, digne de recevoir son attention,
digne  d’être  en  relation  avec  lui,  digne  de  recevoir  sa
compassion. Alors que notre vision des choses est souvent
saturée de peur, d’égoïsme ou d’indifférence – et Abraham et
Sara n’y font pas exception – Dieu regarde toujours l’individu
comme d’abord une personne digne d’intérêt et il nous appelle
à ne pas tomber dans les pièges du mépris mais à regarder
l’autre comme Dieu le regarde : avec respect et compassion.

Deuxièmement, Dieu entend le garçon. Or Ismaël veut justement
dire : Dieu entend. Ismaël avait été nommé ainsi parce qu’il
représentait à l’époque l’exaucement des prières d’Abraham et
Sara,  mais  Dieu  montre  qu’il  est  encore  aujourd’hui  à
l’écoute. Son attention ne s’est pas épuisée, son attention ne
s’est  pas  détournée  :  il  entend,  encore  aujourd’hui,  le
garçon. Bien que Dieu n’ait pas choisi ce garçon, il veille
sur lui jour après jour. Parfois nous avons l’impression que
Dieu  a  agi  à  une  certaine  époque  de  notre  vie,  mais
qu’aujourd’hui il est loin de nous. L’histoire d’Ismaël et
d’agar  nous  montre  que  Dieu  veille  sans  cesse  sur  nous,
toujours disponible pour entendre notre cri et y répondre.

Troisièmement, le désert qui était le lieu de la mort et du
désespoir, le lieu vide et aride par excellence, devient un
lieu de vie. Ismaël y grandit, et quand il est adulte, il s’y
installe, il y pratique son métier – tireur à l’arc – et il y
habite avec sa femme. C’est à la fois merveilleux et décevant.
Merveilleux  parce  qu’Ismaël  non  seulement  survit  mais  vit
pleinement, et que le lieu de la mort devient le lieu de la
vie. En même temps, c’est un peu décevant parce qu’Ismaël
reste dans le désert – il a une vie ordinaire, rudimentaire,
un peu en marge, même si la promesse de Dieu qu’un peuple
naîtra  de  lui  se  réalise  et  lui  donne  une  place  dans
l’histoire.

Ismaël est un exemple de la sollicitude de Dieu qui vient nous
bénir dans les situations les plus terribles, qui fait germer



la vie là où il n’y avait de place que pour la mort et le
désespoir. Dieu n’est pas décontenancé par nos situations,
quel que soit leur degré de complexité : nous ne pouvons pas
venir à bout de sa créativité ou de sa compassion. Où que nous
soyons, Dieu entend et répond. Toutefois, il ne répond pas
toujours comme on le voudrait. Ismaël aurait peut-être voulu
revoir son père, recevoir l’héritage, retourner chez lui, mais
il reste dans le désert. Dieu nous rejoint dans notre vie
imparfaite,  il  nous  rejoint  dans  nos  impasses,  dans  nos
erreurs, dans nos fautes, et il y fait germer la vie. Par
contre il ne rend pas notre vie toute rose, il ne rembobine
pas les événements tragiques, il n’efface pas notre histoire.
Lorsque Dieu intervient, il nous aide à guérir mais il reste
les  cicatrices.  Personnellement,  même  si  c’est  parfois
décevant de devoir rester dans le désert, de ne pas pouvoir
effacer ou rembobiner notre histoire, je trouve que c’est la
preuve de la grande miséricorde de Dieu. Nous aurions tendance
à jeter les brouillons pour recommencer sans fin au propre.
Dieu n’agit pas ainsi. Il nous rejoint là où nous sommes et il
bénit nos brouillons. Il accepte de faire avancer son œuvre à
travers nos détours, nos erreurs, nos chaos. Avec patience et
miséricorde, Dieu nous rejoint sur des chemins imparfaits et
il nous fait voir son salut là où nous sommes.

Conclusion
J’aimerais conclure cette méditation en faisant brièvement le
lien avec l’évangile, parce que le Dieu qui se révèle à Agar
et Ismaël est aussi le Dieu qui se révèle à nous en Jésus-
Christ.

En Jésus-Christ, Dieu choisit de se mettre du côté des petits,
des marginaux, des rejetés : il naît dans une étable, il vit
avec des pécheurs et des lépreux, il meurt sur une croix
infamante. Jésus est le descendant de Sara, mais il assume
aussi le statut de l’esclave Agar.



En Jésus-Christ, Dieu choisit de nous rejoindre là où nous
sommes, empêtrés dans notre péché, dans notre ambiguïté, dans
nos erreurs de parcours. Il marche à côté de nous, portant nos
peines, nos désespoirs, nos fautes, pour nous en délivrer. Il
prend toute notre culpabilité pour l’expier à notre place et
faire de nous les bien-aimés éternels de Dieu.

En Jésus-Christ nous avons l’assurance que Dieu nous entend et
qu’il répond avec compassion, nous bénissant de sa présence,
remplissant nos déserts de sa paix, comblant nos désespoirs de
son amour et de sa puissance.

Qu’en toutes circonstances nous puissions nous souvenir que
rien ne peut épuiser l’amour de Dieu pour nous, et que nous
pouvons, toujours et partout, compter sur lui.


